प्रज्ञालोकः (रामकृष्णमिशन्-विवेकानन्दिवृश्वविद्यालयस्य संस्कृताध्ययनविभागस्य . शोधपत्रिका)



उपदेष्टा

स्वामी आत्मप्रियानन्दः

सम्पादकमण्डली

राकेशदाशः

गोपीकृष्णन् रघुः

वेङ्कटरमणभट्टः

नागराजभट्टः



संस्कृतविभागः रामकृष्णमिशन्-विवेकानन्दविश्वविद्यालयः वेलुडमठम्

प्रज्ञालोकः

(संस्कृताध्ययनविभागस्य शोधपत्रिका)

Prajñāloka

(Research Journal of Department of Sanskrit Studies)

ISSN-2320-5911

सम्पादकमण्डली-

राकेशदाशः

गोपीकृष्णन् रघुः

वेङ्कटरमणभट्टः

नागराजभट्टः

Board of Editors-

Rakesh Das

Gopikrishnan Reghu

Venkataramana Bhat

Nagaraja Bhat

प्रकाशकः– कुलसचिवः

रामकृष्णमिशन्-विवेकानन्दविश्वविद्यालयस्य

वेलुडमठस्थस्य, हावडामण्डले, पश्चिमवङ्गेषु

Publisher- Registrar

Ramakrishna Mission Vivekananda University

Belur Math, Howrah, West Bengal

- (c)प्रकाशकस्य
- © Publisher

प्रकाशनवर्षम् - २०१५

Year of Publishing-2015

मूल्यम्\_ ₹ ५०/-

Price- ₹ 50/-

Powered by LATEX  $2\varepsilon$ 

# सूचीपत्रम्

| क्रमः       | निबन्धः निबन्धकारश्च                                                                          | पुटम् |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| ₹.          | निवेदनम्                                                                                      | 01    |
| ₹.          | Foreword<br>Swami Atmapriyananda                                                              | 03    |
| ₹.          | महाभाष्ये चतुर्धा धातुप्रकृतयः<br>टि. यशस्वी                                                  | 5     |
| 8.          | समासे निपातनम्<br>श्रीमन्तचट्टोपाध्यायः                                                       | 14    |
| ч.          | राजयोगविमर्शः<br>केशवमिश्रः                                                                   | 28    |
| ξ.          | महामायास्वरूपम्<br>दिलीपपण्डा                                                                 | 39    |
| ৩.          | सुखप्रकाशविरचितभावद्योतिनकाव्याख्यायाः<br>परिचयः तन्मातृकासमीक्षणञ्च<br>नागराजभट्टः           | 48    |
| ሪ.          | ध्यानयोगगृढार्थदीपिकायाम् उपात्तानां योगसूत्रा-<br>णाम् अद्वैतदृष्ट्या परिशीलनम्<br>भजहरिदासः | 57    |
| ۶.          | कुन्तकस्यावदानम् : एकं समीक्षणम्<br>सीतानाथ आचार्यः                                           | 71    |
| <b>१०</b> . | राधावल्लभकृतनाट्यद्वयस्य समीक्षा<br>सौम्यजित् सेनः                                            | 83    |
| ११.         | वङ्गीयप्रतापनाटके हिन्दूनां सामाजिकदुरवस्थाया<br>वर्णनम्                                      | 90    |

|     | सुमन्तप्रामाणिकः                                                                                                                                     |     |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| १२. | सम्प्रेषणोपागमः<br>एस.टि.पि. कनकवल्ली                                                                                                                | 94  |
| १३. | महाभारतकालिकशिक्षणव्यवस्थाया वर्तमानसन्दर्भे<br>उपादेयता<br>मुकेशकुमारः                                                                              | 100 |
| १४. | Some special features of <i>Vedic</i> interpretation by Swami Dayananda Saraswati Manabendu Sarkar                                                   | 104 |
| १५. | Phonetic Changes in Some English Words<br>Those Follow Two <i>Sūtras</i> of <i>Pāṇini's</i><br><i>Aṣṭādhyāyī</i><br>Priyanka Mandal                  | 111 |
| १६. | Molla Rāmāyaṇa: A 16th Century Telugu<br>Rāmāyaṇa<br>Gauri Mahulikar                                                                                 | 116 |
| १७. | An analysis of intricacies of narration in the <i>Mahābhārata</i> R. Deepta                                                                          | 130 |
| १८. | Influence of <i>Bhakti Bhāva</i> on <i>Sufism</i> and Hinduism through Kabir Das and Sri Ramakrishna: A Comparative Study Parthasarathi Bhattacharya | 137 |
| १९. | A Comaparative Study of Śri Viṣṇu<br>Pañcāyudhas as found in Māgha and<br>Vedānta Deśika                                                             | 149 |

Ryali Anupama

### निवेदनम्

विगतवर्षत्रयाद् विश्वविद्यालयस्य संस्कृताध्ययनविभागेन प्राकाश्यमानीयते पित्रकेयम्। अन्वर्थनाम्नीयं विबुधानां मनस्तोषाय अध्येतृणां च ज्ञानविवर्धनाय भवेदिति सम्पादकानाम् ऐकान्तिको दोहदः। तदर्थं च यतामहे वयम् आ वर्षात्। अस्माकम् इदं सुमहत् प्रमोदस्थानं तथा भागधेयं यद् ऐषमः बहवो विद्वांसः अहमहिमकया अस्माकम् अस्मिन् विनम्रप्रयत्ने स्वीयेन योगदानेन अस्मान् सहकृतवन्तः। संस्कृताङ्ग्लभाषयोः त्रिंशदिषकाः वैदुष्यपूर्णाः प्रबन्धाः पित्रकायां प्रकाशनाय प्रेषिता विद्वद्भिः देशस्य विविधकोणात्। देहली-हिरियाणा-गुजरात-महाराष्ट्र-आन्ध्रप्रदेश-उत्कलादिविविधप्रान्तानां विदुषः वेद-वेदाङ्ग-पुराणेतिहास-प्राचीनार्वाचीनसाहित्य-वेदान्तशैवादिविविधदर्शन-शिक्षाशास्त्र-समाजदर्शनादिविषयांश्च कोडीकुर्वन्नयम् अङ्कः विषयवैचित्र्येण देशवैविध्येन च वस्तुत एव आसमुद्रहिमाचलं भारतस्य प्रातिनिध्यं वहत्यद्यत्वे इति अमन्दानन्ददायकोऽयं प्रसङ्गः।

अस्मिन् वर्षे पत्रिकायां प्रकाशनार्थम् आगतानां प्रबन्धानां सङ्ख्या महती आसीद् इति पत्रिकां भागद्वयेन प्रकाशयामो वयम्। सद्यः द्वित्रमासेषु पत्रिकाया द्वितीयः भागः अपि प्रकाशियध्यते।

वर्षत्रयस्य सफलसम्पादनात् परम् अग्रिमवर्षे पत्रिकाम् इमां विशेषज्ञपरीक्षितां (Peer Reviewed) विधातुम् इष्यते सम्पादकैः। तदर्थम् अपेक्षिताः सूचनाः अग्रे वैद्युतिनवार्तामाध्यमेन अन्तर्जाले च लेखकानां पाठकानां च सकाशं प्रापयिष्यामः वयम्। तदनुसारेण भवतां प्रयत्नाः भवन्त्विति निवेदयामः।

पत्रिकायाः प्रकाशनार्थं नियतम् अस्मान् प्रोत्साहितवन्धः सम्माननीयकुलपितभ्यः, पत्रिकायाः प्रकाशकेभ्यः विश्वविद्यालयस्य माननीयकुलसिचवेभ्यः, पित्रकायाः टङ्कनकार्ये अक्षरपिरिष्कारादिकार्ये च साह्यम् आचिरतवन्धः अस्माकं विभागस्य शोधच्छात्रेभ्यः, संस्कृताध्ययनविभागस्य समायोजकेभ्यः स्वामिजपिसद्धानन्देभ्यः, मुद्रकेभ्यः, सर्वेभ्यः प्राबन्धिकेभ्यः च वयं सविनयं धन्यवादं वितरामः अस्मिन् प्रसङ्गे।

भगवतः अनुकम्पया पत्रिकायाः प्रकाशनस्त्रोतः अविच्छिन्नं भवत्विति सम्प्रार्थ्यं विरमामः।

सम्पादकाः

#### RAMAKRISHNA MISSION VIVEKANANDA UNIVERSITY



(Declared by Government of India under Section 3 of UGC Act, 1956) PO Belur Math, Dist Howrah 711202, West Bengal, India

#### Foreword

यरछन्दंसामृष्मो विश्वरूपरछन्दोभ्योऽध्यमृता ध्सम्बभूवं। स मेन्द्रों मेधया स्पृणोतु। अमृतंस्य देव धारणो भूयासम्। शरीरं मे विचर्षणम्। जिह्वा मे मधुमत्तमा। कर्णा भ्यां भूरिविश्चवम्। ब्रह्मणः कोशोऽसि मेधया पिहितः। श्रुतं में गोपाय॥ ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः॥

May that Supreme Lord in the form of *Om* that is the prime component of all *Vedas*, pervading and encompassing all sounds, manifested as the immortal essence of the *Veda*, energize and assure me by granting intuitive intelligence *(Prajñā)*. O Lord, may I become a receptacle for immortality in the form of *Brahman-Knowledge*. May my body be fit and strong [for this purpose], may my tongue speak sweet words, may my ears listen to profuse divine talks. You are the container of *Brahman* (or you are the symbol of *Brahman* as Its covering), [but] you are covered by *medhā* (intellectual prowess). Graciously protect my Knowledge gained through study and listening [to the preceptor and men of *Brahaman-realization*]. Om Peace, Peace, Peace.

The following humble offering to the Divine Language (Suravāṇī) is being made on the occasion of the publication of the third issue of Prajñāloka, a research journal of the Department of Sanskrit Studies, School of Indian Heritage, Ramakrishna Mission Vivekananda University.

It has been well said by the poet *Bhartrhari* that the *sanskritavāṇī* (refined and polished speech or Sanskrit language) alone

adorns a person as an ornament. All other worldly ornaments are subject to change and therefore ephemeral and decay every moment. The  $\acute{S}ruti$  proclaims that the Divine Sound born of  $N\bar{a}da$ -Brahman is "the Great Support, the Supreme Support". That immortal Om which has been described by the rsis in innumerable forms in the Vedas is verily Brahman. Thus it has been described in the Katha Upanisad: "This syllable Om is indeed Brahman, this syllable Om is indeed the Supreme". We recall here the words of the poet [Bhartrhari] that  $surav\bar{a}n\bar{i}$ , born of the immortal pranava (Om), is the undecaying ornament of all persons.

The most appropriate method of cultivating our love for India's hoary heritage and spiritual culture is to always worship <code>surabhāratī</code> (Sanskrit). This third issue of the research journal <code>Prajñāloka</code> published by the Department of Sanskrit Studies under the School of Indian Heritage of our University is such an attempt to worship <code>surabhāratī</code> by our faculty of the Department of Sanskrit Studies. We offer our congratulations to them all for successfully sustaining this effort of publishing this journal year after year. We therefore pray with humility: May <code>Surabhāratī Medhādevī Vāgdevī Sarasvatī</code> make our hearts Her eternal abode.

Belur Math 15 June 2015 (Sacred day of *Phalahāriṇī Kālīpujā*) Swami Atmapriyananda Vice Chancellor

Thum miyanee

## महाभाष्ये चतुर्घा धातुप्रकृतयः यशस्वी. टि.\*

#### ०. भूमिका

साधुशब्दान्वाख्यानाय शब्दतत्त्वप्रबोधनाय च महर्षिभिः प्रवर्तिते संस्कृतव्याकरणशास्त्रे पाणिनीयं व्याकरणम् अनितरसाधारणं गरिमाणं विभर्ति। भगवता पाणिनिना विरचिताया अष्टाध्याय्याः सूत्राणि, अधिसूत्रं भगवता कात्यायनेन प्रणीतानि वार्त्तिकानि चाश्रित्य प्रवृत्तं भगवत्पतञ्जलिविरचितं भाष्यं स्वीयमहत्त्वातिशयेन महाभाष्यपद्मलञ्चकार। अशेषशेमुषीसम्पन्नेन महाभाष्यकारेण सूत्राणां वार्तिकानाञ्च व्याख्यानिमषेण शब्दस्य स्वरूपं, प्रकृतिप्रत्ययविभागप्रकाराः, अन्वयव्यतिरेकाभ्यां प्रकृतिप्रत्ययार्थकल्पनं, देशकालभेदात् शब्दार्थपरिवर्तनस्वभावः, शाब्दिकदार्शनिकविचाराश्च पूर्वोत्तरपक्षपर्यालोचनपुरस्सरं मङ्क्षु सिद्धान्तिताः। तदुक्तं पदवाक्यप्रमाणज्ञेन भर्तृहरिणा—

कृतेऽथ पतञ्जलिना गुरुणा तीर्थद्रिः न। सर्वेषां न्यायबीजानां महाभाष्ये निबन्धने॥ इति। लोके साम्प्रतं भाषाविज्ञानरूपेण प्रथितस्य शास्त्रस्य आधारभूमिरिव द्रीदृश्यते महाभाष्यम्।

### १. मुख्यं तु वाक्यमेवाहुर्भाषायां तत्त्ववेदिनः (वाक्यस्य मुख्यत्वम्)

भाषाया द्राघिष्ठोऽवयवः वाक्यं, लघिष्ठावयवश्च वर्ण इति निश्चप्रचम्। अर्थप्रकाशकेषु वर्णपदादिस्फोटेषु सत्सु वाक्यस्फोटस्यैवार्थाभिधायकत्वात् तस्यैव प्राधान्यमिति शब्दतत्त्विवदां राद्धान्तेन भाषायां वाक्यस्य वैशिष्ट्यं सुतरां प्रसिध्यति। तदुक्तं वाक्यपदीये—

> पदे न वर्णा विद्यन्ते वर्णेष्ववयवाश्च न। वाक्यात् पदानामत्यन्तं प्रविवेको न कश्चन॥३ इति।

<sup>\*</sup>अध्यापकः, व्याकरणविभागे, राष्ट्रियसंस्कृतविद्यापीठस्य, तिरुपतिस्थस्य।

वाक्यपदीये वाक्यकाण्डे ४७७

³वाक्यपदीये ब्रह्मकाण्डे ७२

अयम्भावः वाक्यघटकेषु वर्णेषु वर्णावयविषु पदेषु वा निराकाङ्क्षमर्थबोधकत्वं न, अपि तु वाक्य एव तादृशार्थबोधकत्वं वरीवर्त्ति। वर्णस्फोटं पदस्फोटं वाऽऽदाय शास्त्रेण प्रिक्रयासिद्धर्थं वर्णस्य पदस्य वाऽर्थवत्त्वं परिकल्प्यते। वस्तुतस्तु शब्दतत्त्वविद्भिर्वाक्यस्फोटस्यैव सिद्धान्तितत्वात् वाक्यस्यैव निराकाङ्कमर्थबोधकत्वं तन्मूलकतया मुख्यत्वञ्च फलति।

#### १.१. वाक्यस्य परिभाषा

भाषाया मुख्याङ्गभूतं वाक्यं भर्तृहरिरित्थं परिबभाषे— साकाङ्कावयवं भेदे परानाकाङ्कशब्दकम्। कर्मप्रधानं गुणवदु एकार्थं वाक्यमुच्यते॥४ इति।

अयम्भावः यत् पद्रूपेण विभक्तं सद् आकाङ्क्षावशात् पदान्तराणि काङ्क्षिति, अविभक्तरूपेण समुद्रायोपस्थितौ तु आकाङ्क्षाभावाद् यन्न पदान्तरं काङ्क्षिति, यच्च कियाप्रधानं, विशेषणपद्युक्तं सद् एकप्रयोजनवद्भवित, तद् वाक्यमित्युच्यते। तद्यथा यज्ञदत्तो वेदाध्ययनायाचार्यकुलं व्रजतीत्यत्र वाक्यघटकानि पदानि यदि विभज्येरन् तर्हि तान्यन्योऽन्याकाङ्क्षाणि भूत्वा निराकाङ्क्षं (निरसन्दिग्धम) शाब्दबोधं न जनयेयुः। प्रागुक्तं यदि कृत्स्तं वाक्यं युगपदुचार्यते तर्हि तेन जायमानः शाब्दबोधः निराकाङ्क्षो नाम निरसन्दिग्धो भवति।

अत्रार्थापत्त्या इदमपि सुवाच्यं यत् किस्मिश्चित् पदसमूहे उच्चारिते सित यद्यर्थविषयिणी आकाङ्का न शाम्येत् , तिर्हं स पदसमूहो न वाक्यम्।

अत एवार्थवत्सूत्रभाष्ये "दश दािडमािन, षडपूपाः, कुण्डमजािजनम् " इत्येवमादेः पदसमुदायस्य निराकाङ्क्षबोधजनकत्वाभावमादाय तस्यार्थवत्त्वं भाष्यकारैिनराकारि। तत्रैव च प्रागुक्तोदाहरणयुतभाष्यप्रतियोगितया "इहेदानीं देवदत्त गामभ्याज शुक्काम् " इत्यादि भाष्यं प्रस्तुत्य एतत्पदसमूहस्य निराकाङ्क्षबोधजनकत्वमादायार्थवत्त्वं समर्थितम्।

एतेन साकाङ्क्षबोधजनकस्य पदसमूहस्य वाक्यत्वाभावः, निराकाङ्क्षबोधजनकस्य पदसमूहस्य च वाक्यत्वं फलति।

<sup>&</sup>lt;sup>४</sup>वाक्यपदीये वाक्यकाण्डे ४

#### १.२. तिङन्तं वाक्यसाधकम् (वाक्ये तिङन्तस्य महत्त्वम्)

यः पदसमूहो निराकाङ्क्षं (निस्सन्दिग्धम्) शाब्दबोधं जनयित, स वाक्यमित्युक्तं पुरस्तात्। निराकाङ्क्षबोधजनकत्वरूपं वैशिष्ट्यश्च तिस्मिन् वाक्ये तिङन्तमेव पदं सम्पादयतीति तिङन्तपदस्य वाक्यसाधकत्वं सुतरामालोक्यते। वाक्यस्य निराकाङ्क्षबोधजनकत्वरूपं वाक्यत्वं तिङन्तपदम् एवावलम्बत इति पर्यालोच्य महाभाष्यकारेण "एकतिङ् वाक्यम् " इति वाक्यलक्षणमभाषि। एतेन वाक्ये तिङन्तस्य महत्त्वं स्फुटीभवति।

न यावद् वाक्ये तिङन्तस्य प्रयोगः, न तावद् वक्तुरभीष्टार्थः प्रकाशते ; नापि श्रोतुराकाङ्क्षा शाम्यति। यत्र कचित् तिङन्तं न प्रयुज्यते, तत्र यथाप्रकरणं वक्तृश्रोतृभ्यां बौद्धं तिङन्तं नूनमध्याहार्यम्। अपि च यत्र कियाविशेषाभाववशात् तिङन्तं नोच्चार्यते, तत्राप्यस्तीति पदमप्रयुज्यमानमप्युपतिष्ठते; सत्तारूपभावस्य सर्वपदार्थसंबन्धितया अस्तीति तिङन्तपदेन तद्भिधीयमानत्वात्। तदुक्तम् "अनभिहिते" (अष्टा० २.३.१.) इति सूत्रभाष्ये "अस्तिर्भवन्तीपरः प्रथमपुरुषोऽप्रयुज्यमानोऽप्यस्ति" इति। एतेन शाब्दबोधे तिङन्तस्य महत्त्वं सिध्यतितमाम्।

### २. तिङन्तप्रकृतिर्घातुः (धातोः प्राधान्यम्)

अष्टाध्याय्यास्तृतीयाध्यायमाश्रित्य प्रवृत्ते महाभाष्ये तिङन्तप्रकृतिभूतस्य धातोर्वैलक्षण्यं भृशं प्रत्यपादि। तत्र हि तिङन्तप्रकृतेर्धातोः भेदाः, तिद्विहितप्रत्ययानां द्वेधा विभागः, पुनस्तेषामुपभेदाः, विकरणाः, काललक्षणं, कालभेदाः, पुनस्तेषामुपभेदा इत्येवमादयो नाना तिङन्तविषयाः पूर्वोत्तरसिद्धान्तपक्षसिहताः सर्वाङ्गतया व्यचार्यन्त।

यथा प्रकृतिम् (उपादानकरणम्) विना न किश्चिद्वस्तुजातं निर्मीयते, तद्वदेव मूलशब्दं विना सुप्तिङन्तरूपपदस्य निर्मितेरसम्भवात् स मूलशब्दोऽत्र शास्त्रे प्रकृतिरित्यभिधीयते। सामान्यतः यस्या आनुपूर्व्याः प्रत्ययो विधीयते, सा आनुपूर्वी प्रकृतिरित्युच्यते।

### २.१. लक्षणं प्रकृतेर्धातोर्महत्त्वञ्च विचार्यते

५समर्थः पदविधिः इति पाणिनीयसूत्रस्य महाभाष्यम्

२.१.१. धातोर्रुक्षणम्—"भूवादयो धातवः" (अष्टा॰ १.३.१) इति सूत्रभाष्ये महाभाष्यकारो धातुलक्षणमित्थमललक्षत्— "क्रियावचनो धातुः। का पुनः क्रिया? ईहा। का पुनरीहा? चेष्टा। का पुनश्चेष्टा? व्यापारः। सर्वथा भवाञ्छब्दैरेव शब्दान् व्याचष्टे। न किश्चिदर्थजातं निदर्शयत्येवंजातीयका क्रियेति। क्रिया नामेयमत्यन्ताऽपरिदृष्टा अशक्या पिण्डीभूता निदर्शयतुं, यथा गर्भो निर्लुठितः। साऽसावनुमानगम्या। कोऽसावनुमानः? इह सर्वेषु साधनेषु सन्निहितेषु यदा पचतीत्येतद्भवति, सा नूनं क्रिया। अथवा यया देवदत्त इह भूत्वा पाटलिपुत्रे भवति, सा नूनं क्रिया। कथं पुनर्ज्ञायते क्रियावचनाः पचादय इति? यदेतेषां करोतिना सामानाधिकरण्यम्। किं करोति? पचति। किं करिष्यति? पक्ष्यति। किमकार्षीत? अपाक्षीदिति।"

अस्यायम्भावः - किया उच्यते अनेनेति कियावचनः। तेषामेव कियावचनानां "भूवादयो धातवः" इति सूत्रेण धातुसंज्ञा। यथा एघ् इति धातुना वृद्धिरूपा किया उच्यते। ईहा, चेष्टा, व्यापार इति तन्नामान्तराणि। किया हि साक्षान्नेन्द्रियम्राह्या। सा तु फलानुकूलयत्नेन फलनिष्पत्त्यनन्तरं वा प्रतिपत्ताऽनुमीयते। यथा चुल्यिधश्रयणादिनानायत्नान् विक्कित्तिं वा दर्शं दर्शं प्रतिपत्ता पाकिकयामनुमिनोति। अथवा यस्याः सत्त्वाद् देवदत्तः काशीतः पाटलिपुत्रं प्राप्नोति, सा किया। अत्र पाटलिपुत्रप्राप्तिरूपफलेन कियाऽनुमीयते। लोके यथा इयं गौः इति ज्ञाने गोरूपपदार्थ इन्द्रियप्रत्यक्षो भवति, न तथा किया। सा तु अनुमानेनैव बोध्या।

अपि च "इह पचतीत्युक्ते कश्चिच्छब्दः श्रूयते, पच्छब्दश्चकारान्तः, अतिशब्दश्च प्रत्ययः। अर्थोऽपि कश्चिद् गम्यते, विक्कित्तिः, कर्तृत्वमेकत्वञ्च" इति भ्वादिसूत्रभाष्यप्रामाण्यात् फलमपि धात्वर्थः। लोके फलपदस्य यदुद्देश्येन प्रवृत्तिः, नात्र तादृशोऽर्थो गृह्यते। अत्र तु फलपदं प्रकृतधात्वर्थव्यापारजन्यार्थकम्। यथा पचतीत्यत्र प्रकृतधातुः पच्-धातुः, तद्र्थो यो व्यापारः विक्कित्त्यनुकूलव्यापारः, तज्जन्यं यत्फलं विक्कित्तः, तद्र्थकं फलपदं, न तु लोकप्रसिद्धं भोजनार्थकम्।

२.१.२.धातोर्महत्त्वम् व्याकरणप्रवक्तृष्वन्यतमः शाकटायनो नैरुक्ताश्च। ते तावत् सर्वेषां नामपदानां धातुमूलकत्वमभ्यपयन्ति। तदुक्तम् "उणादयो बहुलम्" (अष्टा॰ ३.३.१) इति सूत्रभाष्ये "नाम च धातुजमाह निरुक्ते। नाम खल्विप धातुजम्। एवमाहुर्नैरुक्ताः। व्याकरणे शकटस्य च तोकम्।

वैयाकरणानाञ्च शाकटायन आह धातुजं नामेति।" निरुक्तकारेण यास्कर्षिणाप्युक्तं— "तत्र नामान्याख्यातजानीति शाकटायनो नैरुक्तसमयश्च" इति।

एतेन सर्वशब्दप्रकृतिभूतस्य धातोर्महत्त्वं स्फुटीभवति। धातोरीदृशं महत्त्वं विज्ञायेव बहुप्राचीनाः शब्दतत्त्वविदः "द्धाति विविधं शब्दरूपं यः स धातुः" इति धातुपदं निरूचुः। अर्थादेक एव मूलशब्दो (प्रकृतिः) यदा तिङ्कियुज्यते, तदा क्रियारूपमर्थं; यदा कृद्धिः सुप्प्रत्ययेवां युज्यते, तदा द्रव्यरूपमर्थं, गुणरूपमर्थं वा बोधयति। धातुप्रकृतिरेकैव नानारूपं सुबन्तत्वं तिङन्तत्वञ्च भजत इति तद्र्थः।

## ३. तिङन्तप्रकृतिर्धातुश्चतुर्धा सम्प्रकीर्तितः (तिङन्तप्रकृतेर्धातो-श्चातुर्विध्यम्)

येभ्यः प्रकृतिभूतधातुभ्यः तिङ्कत्यया विधीयन्ते, तेषां प्रकृतभूतधातूनां चातुर्विध्यं महाभाष्यस्य तृतीयाध्याये महाभाष्यकारः विश्लकरय्य प्रास्तौषीत्। ते च चतुर्विधास्तिङ्गन्तप्रकृतिभूतधातव इत्थं भवन्ति— १. मूलधातवः (धातुपाठीयधातवः), २. सनाद्यन्तधातवः, ३. नामधातवः, ४. धातूपात्तधातव इति।

तत्रादावाकररीत्या मूलधातवो विचार्यन्ते।

## ३.१. मूलधातवः (धातुपाठीयधातवः)

"भूवादयो धातवः" इति सूत्रेण येषां धातुपाठीयानां क्रियावाचिनां भ्वेधस्पर्धादीनां धातुसंज्ञा विहिता, त एव मूलधातुत्वेनाभिधीयन्ते। एते धातवः सकर्मकाकर्मकद्विकर्मकभेदेन पुनस्त्रिविधाः।

सकर्मकाकर्मकव्यवस्था महाभाष्यकारैरित्थमकारि— "कर्मस्थभावकानां कर्मस्थिकयाणाञ्च कर्ता कर्मवद्भवतीति वक्तव्यम्। कर्तृस्थभावकानां कर्तृस्थिकयाणाञ्च कर्ता कर्मवन्मा भूदिति। कर्मस्थभावकानाम् आसयित देवदत्तं, शाययित देवदत्तं, स्थापयित देवदत्तम्। कर्मस्थिकयाणां गामवरुणिद्धं, करोति कटम्। कर्तृस्थभावकानां चिन्तयित, मन्त्रयते। कर्तृस्थिकयाणां गच्छित, धावित, हसितः इति। एतद्भाष्यविवरणं सिवभागं सोदाहरणञ्चोपरिष्टाद्वण्यंते।

<sup>&</sup>lt;sup>६</sup>निरुक्तम् , अध्यायः - १, पादः - ४

<sup>॰</sup>कर्मवत्कर्मणा तुल्यिकयः (३.१.८७) सूत्रस्य भाष्यम्।

३.१.१ सकर्मकधातवः— येषां धातूनां भावजन्यफलं क्रियाजन्यफलं वा कत्र्रेपेक्षया इतरत्रान्वेति, ते धातवः सकर्मकाः। अत्र भावो नाम अपिरस्पन्दनसाधनसाध्यो धात्वर्थः। सकर्मकभावस्योदाहरणं यथा— शाययित देवदत्तम्। अत्र शयनरूपो यो भावः (पिरस्पन्दरिहतव्यापारः), तस्य यत् फलं,तत् कर्मणि देवदत्ते एवान्वेति, न तु तत्प्रयोजके यज्ञदत्तादौ। एवञ्च कर्त्रपेक्षया भावरूपव्यापारजन्यफलस्यान्यत्रान्वयात् सकर्मकभावस्योदाहरणमिदम्।

कर्मस्थिकयाया उदाहरणं यथा- पचत्योदनम्। अत्र दर्वीघट्टनादिप्रयत्नयुक्ता पाकरूपा या क्रिया, तज्जन्यं यत् फलं विक्किक्तिः, तत् कर्त्रपेक्षया इतरत्र तण्डुलं अन्वेति। तथा च कर्त्रपेक्षया क्रियाजन्यफलस्यान्यत्रान्वयात् कर्मस्थिकयाया उदाहरणिमदम्।

३.१.२. अकर्मकधातवः—येषां धातूनां भावजन्यफलं क्रियाजन्यफलञ्च कर्तर्येवान्वेति, ते अकर्मकाः। कर्तृस्थभावकस्योदाहरणं यथा— देवदत्तिश्चन्तयि। अत्र चिन्तनरूपो यो भावः (परिस्पन्दरहितव्यापारः), तस्य यत् फलं, तिचन्तनकर्तरि देवदत्ते एवान्वेति। अतोऽयं धातुरकर्मकः।

कर्तृस्थिकियाया उदाहरणं यथा– मैत्रो धावति। अत्र धावनात्मिका या किया, तस्या यत् फलम् उत्तरदेशस्य शीघ्रप्राप्तिः, तत् कर्तरि मैत्रे एवान्वेति। अतोऽयमकर्मकः।

सर्वोऽप्ययं भाष्यविचारो हरिणा इत्थं समगृह्यत- "विशेषदर्शनं यत्र किया तत्र व्यवस्थिता" ८ इति।

३.१.३. द्विकर्मकधातवः येषां धातूनां फलरूपोऽर्थः कर्मद्वये प्रधाने अप्रधाने च कर्मण्यन्वेति, ते द्विकर्मकधातवः। ते च द्विकर्मकधातवः भाष्यकारेणेत्थं परिगणिताः

दुहियाचिरुधिप्रच्छिभिक्षिचिञाम्-उपयोगनिमित्तमपूर्वविधौ। ब्रुविशासिगुणेन च यत्सचते तदकीर्तितमाचरितं कविना॥ नीवह्योर्हरतेश्चापि गत्यर्थानां तथैव च।

वाक्यपदीये तृतीयकाण्डे सप्तमाध्याये ६६ कारिका

द्विकर्मकेषु ग्रहणं कर्तव्यमिति निश्चयः॥"

उदाहरणं यथा— गां दोग्धि पयः। पयःकर्मकं गोसम्बन्धिदोहनमित्यर्थः। प्रकृतोदाहरणे कर्तृनिष्ठव्यापारप्रयोज्यफलेन पयसः सम्बन्धुमिष्यमाणत्वात् पयः मुख्यं कर्म। गौस्तु पयसो निमित्तमिति हेतोरत्रोपात्ता। अतस्तदप्रधानं कर्म। अत्राप्रधानस्य गोरपादानत्वाविवक्षायां "अकथितश्र"(१.४.५१) इति सूत्रेण कर्मसंज्ञा, तन्मूलिका द्वितीयाविभक्तिश्र।

#### ३.२. सनाद्यन्तधातवः

सनादिप्रत्ययान्तानां "सनाद्यन्ता धातवः"(३.१.३२) इति सूत्रेण धातुसंज्ञा विधीयते। सनादयश्च द्वादश। तथा हि—

> सन्काच्काम्यच्काङ्ग्यषोऽथाचारिकम्णिज्यङौ तथा। यगायईयङ्गिङ् चेति द्वादशामी सनादयः॥" इति॥"

अत्रेदं ध्यातव्यं यद् न सर्वे सनादयो मूलधातुभ्यः (धातुपाठीयेभ्यः) प्रवर्तन्ते। तत्र केचिद् मूलधातुभ्यः, इतरे नामभ्यः (प्रातिपदिकेभ्यः), अपरे मूलधातुभ्यः

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup>अकथितञ्च (१.४.५१) सूत्रस्य भाष्यम्

<sup>॰</sup>सिद्धान्तकौमुद्याः बालमनोरमायाम् , "सनाद्यन्ता धातवः" इति सूत्रम्

<sup>&</sup>lt;sup>११</sup>निरुक्तम् , अ. - १, पा. - १

१२धातोः (भूवादयो धातवः इति सूत्रे भाष्ये

नामभ्यश्च प्रवर्तन्ते। तथाहि सन्, यङ्, णिच्, यक्, आय, ईयङ्, णिङ् इत्येते मूलधातुभ्यः प्रवर्तन्ते। क्यच्, काम्यच्, क्यङ्, क्विप्, क्यष् इत्येते नामभ्यः (सुबन्तेभ्यः) एव प्रवर्तन्ते। णिङ्, णिच् इत्येतौ तु मूलधातुभ्यः नामभ्यश्च प्रवर्तेते।

#### ३.३. नामधातवः

प्रागुक्तरीत्या नामभ्य एव ये क्यजादयो विधीयन्ते, तदन्तानां नामधातुरिति व्यवहारः। यद्यपि क्यजादयो नामभ्य एव विधीयन्ते, तथाप्येतदन्तानां धातुसंज्ञा तु "सनाद्यन्ता धातवः" इति सूत्रेणैव प्रवर्तते।

अत्रायं विशेषो यत् क्यजादयो मूलधातुभ्यः (धातुपाठीयेभ्यः) न विधीयन्ते, अपि तु नामभ्य एवेति हेतोः सनाद्यन्तधातुभ्यो नामधातवः पृथक् परिकीर्त्यन्ते।

तथा हि- पुत्रम् आत्मन इच्छति इत्यर्थे पुत्र अम् इति सुबन्तात् "सुप आत्मनः क्यच् "(३.१.८) इति सूत्रेण इच्छार्थके क्यच्प्रत्यये सुब्छिक "क्यिच च"(७.४.३३) इति सूत्रेण ईत्वे पुत्रीय इत्यस्य "सनाद्यन्ता धातवः" इति सूत्रेण धातुसंज्ञा। ततस्तस्य धातुत्वात् तिबाद्युत्पत्तौ पुत्रीयतीति रूपम्।

नाम्नामपि क्रियावाचित्वाभावात् "भूवादयो धातवः" इति सूत्रेण धातुसंज्ञायामप्राप्तायां "सनाद्यन्ता धातवः" इति पार्थक्येन तेषां धातुसंज्ञा।

#### ३.४. धातूपात्तधातवः

येभ्यः धातुप्रकृतिकप्रातिपदिकेभ्यः धातुप्रकृतिकसुबन्तेभ्यो वा क्यजाद्यो विधीयन्ते, तेषां क्यजाद्यन्तानां "सनाद्यन्ता धातवः" इति सूत्रेण धातुसंज्ञा। अमी क्यजाद्यन्ता एव धातूपात्तधातवः। प्रागुक्तेभ्यः सनाद्यन्तधातुभ्यः नामधातुभ्यश्च एषां धातूनामयं भेदोऽस्ति यत् अत्र मूलधातवः (धातुपाठीयधातवः) आदौ प्रातिपदिकत्वेन परिणम्य क्यजादिभिर्युक्तवा पुनः धातुत्वमापद्यन्ते। सनाद्यन्तधातूनां प्रकृतिः मूलधातुः (धातुपाठीयधातुः), नामधातूनां च प्रकृतिः विशुद्धं (अव्युत्पन्नम्) प्रातिपदिकं भवति। धातूपात्तधातूनां प्रकृतिस्तु न तथा। सा हि धातुना निष्पन्ना प्रकृतिः (प्रातिपदिकं, सुबन्तं वा) भवति।

३.४.१. धातुप्रकृतिकप्रातिपदिकस्योदाहरणं— भवति इति। तथा हि सत्तार्थकात् भूधातोः भवतीत्यार्थे "किप् च" (अष्टा॰ ३.२.७६) इति सूत्रेण कर्त्रर्थके किप्पत्यये तस्य सर्वापहारिलोपे प्रत्ययलक्षणेन कृदन्तत्वात् "कृत्तद्वितसमासाश्च"

(अष्टा॰ १.२.४६) इति सूत्रेण प्रातिपदिकसंज्ञायां विशिष्टात् भू इति प्रातिपादिकाद् भूरिव आचरित इत्यस्मिन्नर्थे "सर्वप्रातिपदिकेभ्यः किब्बा वक्तव्यः" हित वार्तिकेन पुनः किप्प्रत्यये, तस्य सर्वापहारिलोपे प्रत्ययलक्षणेन किबन्तत्वात् "सनाद्यन्ता धातवः" इति सूत्रेण धातुसंज्ञायां लिट तिपि शिप गुणे अवादेशे च भवति इति रूपम्।

प्रकृतोदाहरणे भू इति मूलधातुः आदौ कर्त्रथिकिबन्तः सन् प्रातिपदिकत्वेन परिणम्य पुनः आचारार्थिकिबन्तः सन् धातुत्वेन परिणत इति हेतोः धातूपात्तधातुरयम्।

३.४.२. धातुप्रकृतिकसुबन्तस्योदाहरणम्— याजकीयति इति। तथा हि यज् इति धातोः "ण्वुल्तृचौ" (अष्टा० ३.१.१३३) इति सूत्रेण कर्त्रथंके ण्वुल्प्रत्यये "युवोरनाकौ" (अष्टा० ७.१.१) इति अकादेशे "अत उपधायाः" (अष्टा० ७.२.११६) इति उपधावृद्धौ कृदन्तत्वात् प्रातिपदिकसंज्ञायां द्वितीयाविभक्तौ अमि याजकम् इति रूपम्। ततः याजकम् आत्मनः इच्छति इत्यर्थे याजक अम् इति सुबन्तात् "सुप आत्मनः क्यच्" (अष्टा० ३.१.८) इति सूत्रेण क्यच्-प्रत्यये सुब्लुकि "क्यचिच" (अष्टा० ७.४.३३) इति सूत्रेण ईत्वे याजकीय इत्यस्य "सनाद्यन्ता धातवः" इति सूत्रेण धातुसंज्ञायां लटि तिपि शपि पररूपे च याजकीयति इति रूपम्। प्रकृतोदाहरणे यज् इति धातुः कृत्प्रत्ययेन ण्वुला युक्त्वा प्रातिपदिकत्वं प्राप्य सुबन्तः सन् क्यच्प्रत्ययेन युक्त्वा पुनः धातुत्वं प्राप्नोतीति हेतोः धातूपाक्तधातुरयम्।

अनया रीत्या गुर्वनुग्रहाद् यथामित महाभाष्यस्य तृतीयाध्यायदृशा तिङन्तप्रकृतेर्घातोश्चातुर्विध्यं दिङ्मात्रमिह दर्शितम्।

\* \* \*

#### सन्दर्भग्रन्थसूची

- १. गिरिधरशर्मा, परमेश्वरानन्दशर्मा (सम्पा.). (२००१). भट्टोजीदीक्षितविरचिता वैयाकरणसिद्धान्तकौमुदी. वाराणसी. मोतीलाल बनारसीदासः।
- २. भार्गवशास्त्रिजोशी(सम्पा.). (२०११). पतञ्जलिकृतं महाभाष्यम् (प्रदीपो-द्योतसिहतम्). दिल्ली. चौखम्बासंस्कृतप्रतिष्ठानम्।

<sup>ः</sup>कर्तुः क्यङ् सलोपश्च (अष्टा० ३.१.११) इति सूत्रस्थकौमुदीव्याख्याने वार्तिकम्

### समासे निपातनम् श्रीमन्तच्याटार्जी\*

#### ०. भूमिका

अप्राप्तेः प्रापणञ्चापि प्राप्तेर्वारणमेव वा। अधिकार्थविवक्षा च त्रयमेतन्निपातनात॥

इत्यत्र समासे निपातनविषये किञ्चिद् विचारियतुकामोऽहम्। तत्रादौ अस्मािभः ज्ञातव्यं कस्ताविन्नपातनपदार्थः किं वा अस्य लक्षणिमत्यािद सर्वं विचारणीयं वर्तते। यतो हि "लक्षणप्रमाणाभ्यां वस्तुसिद्धिः", "मानाधीना मेयसिद्धिः मानसिद्धिश्च लक्षणात् ", "व्यावृत्तिर्व्यवहारो वा लक्षणस्य प्रयोजनं" चेत्यािदिभराप्तोक्तिभः लक्षणिवचारः अवश्यं कर्तव्यतां धत्ते।

परिभाषेति पुच्छायां का भगवता फणिभाष्ये ''यल्लक्षणेनानुत्पन्नं तत्सर्वं नागेशेनोद्योतटीकायामुद्योतितं "निपातनं प्राप्तेऽन्यादृशप्रयोगकरणिमः ति। काशितञ्च काशिकाकारेण काशिकायां "यदिह लक्षणेनानुपपन्नं तत्सर्वं निपातनात् सिद्धमि"ति। सिद्धान्तकौमुद्यां सिद्धान्तितं भट्टोजिदीक्षितेन "ऋत्विग्दधृक्..."(३.२.५१) इति सूत्रस्य वृत्तौ "अलाक्षणिकमपि किञ्चित् कार्यं निपातनाल्लभ्यते" इति। टीकितञ्च बालमनोरमाटीकायां वासुदेवेन "क्षय्यजय्यौ राक्यार्थे"(६.१.८१) इति सूत्रस्य "प्रातिस्विकविधिं विना सिद्धप्रिकेयस्य शब्दस्वरूपस्य निर्देशो निपातनिमः ति। मुग्धबोधव्याकरणस्य टीकाकृता रामतर्कवागीशेन "सह सोऽकाले"(३७८) इति सूत्रस्य तदीयप्रमोद्जननीटीकायां गदितं "... यद्यत्कार्यं लक्षणेन न सिष्यति तत्तत्सर्वं निपातनाज्ज्ञेयिम"ति। स्वरूपाचार्यप्रणीतायाः "वाचस्पत्यादयः संज्ञाशब्दा निपातनात् साधवः"

<sup>\*</sup>अतिथि-अध्यापकः, संस्कृतविभागे, लालबाबामहाविद्यालये, बेलुरस्थे, पश्चिमवङ्गस्थे।

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup>जैमिनीयन्यायमाला, पा० १, अधिकारणम् २

<sup>₹</sup>तत्रैव

<sup>&</sup>lt;sup>३</sup>तर्कसंग्रहदीपिकाटीका

<sup>&</sup>lt;sup>४</sup>तारानाथतर्कवाचस्पतिकृते वाचस्पत्यम् इति शब्दकोशे।

<sup>&#</sup>x27;लाहिडी-शास्त्रिसम्पादितं पाणिनीयम् (दि ढाका स्टुडेन्टस् लाइवेरी, प्रथमसंस्करणम् १९५६ षष्ठसंस्करणम् २००६), पृष्ठा २२८

इत्यस्याः पङ्केः व्याख्यायां चन्द्रकीर्तिना भणितं "...यह्रक्षणैर्नोपपन्नं तत्सर्वं निपातनात् सिद्धमेवेति लक्षणसूत्रमन्तरेण लोकप्रसिद्धरूपोचारणं निपातनिमि'ति। वस्तुतस्तु लोपागमवर्णविकारनाशविपर्ययाः निपातनस्थलानि। परन्तु आदावेवास्माकं मनिस शङ्कोदेति निपातनस्य का आवश्यकता? कथं स्वीकुर्मो निपातनम्? यतो हि "निषेधविकल्पयोर्विभाषा संज्ञा स्यादि"ति नियमस्य निषेधांशमाश्रित्य "इदं न भवती"ति प्रतिषेधमाध्यमेन, विकल्पपक्षमाश्रित्य वा "इदं भवत्येवे"त्यनेन सर्वे शिष्टप्रयोगाः सिद्धन्ति। तत्रास्माभिः वक्तव्यं यत् प्रतिषेधस्य हि निवृत्तावेव तात्पर्यम्। यथा "नाव्ययीभावादतोऽम्त्वपञ्चम्याः" (२.४.८३) इति सूत्रव्याख्याप्रसङ्गे बालमनोरमाकृता लिखितम् "अत्रापञ्चम्या इति प्रतिषेधोऽयिम'ति। अपरतः निपातनस्य तु तद्रूपसाधुत्वप्रतिपादने, न तु रूपान्तरनिवृत्तावित्यर्थः। केनचित् प्रख्यातनाम्ना विदुषा एतेषां भेदो लिखित आङ्गलभाषया-

निपातनं (ad hoc rules) नाम "Rules which provide forms to be treated as derived even though derivational details are missing" इति।

प्रतिषेधः(negation rules) खलु "Rules which counter an otherwise positive provision of a given rule" इति।

विभाषा(optional rules) हि "Rules which render the provision of a given rule optional" इति।"

निपातनसिद्धशब्दानां प्रदर्शनावसरे प्रायः पाणिनीयरीत्या केचन सूत्रप्रत्ययाः अपाणिनीयरीत्या केचित् सूत्रप्रत्ययाश्च प्रतिपादितास्तत्रत्यैः वैयाकरणैरिति कृत्वा यदेव भेदोऽभेदश्चावलोक्यते तदेव पाणिनीयापाणिनीयोभयतन्त्रस्य सारं मिथत्वा समालोच्यते अत्रास्मिन् सन्दर्भे।

### १. तिष्ठद्गुप्रभृतीनि च (२.१.१७)

पदत्रयात्मके सूत्रेऽस्मिन् शतृशानजादेशः, पुंवद्भावविरहः, समासान्तः, सप्तम्या अलुक्, मान्तत्वम्, अहन्शब्दस्य अह्नादेशश्च निपातनकित्पतः। काशिकाकृता काशितं "तिष्ठदुग्वादयः समुदाया एव निपात्यन्ते" इति। न्यस्तश्च

<sup>्</sup>नवेति विभाषा इति सूत्रस्य दीक्षितवृत्तिः

<sup>॰</sup>जालपुटतः (website) गृहीतम्।

न्यासकारेण जिनेन्द्रबुद्धिना "तथाभूतानां पाठ एवैषां निपातनम् " इति। पद्मञ्जर्यां हरदत्तेनापि प्रोक्तं "गणे तथा पाठ एव तेषां निपातनिम'ति। प्रिक्रयाकौमुद्यां रामचन्द्रेण छभणितं - "कालविशेषे निपात्यन्ते सोऽव्ययीभावः" इति। गिदतञ्च प्रसादटीकाकृता विद्वलाचार्येण – "एते समुद्राया एव निपात्यन्ते अव्ययीभावसंज्ञाः" इति। भट्टोजिदीक्षितेन सिद्धान्तकौमुद्यांम् "एतानि निपात्यन्ते" इति। मुग्धबोधव्याकरणे "सहः सोऽकाले" (३७८) इति सूत्रस्य "तिष्ठद्गवाद्या" इत्यत्र व्याख्यायां लिखितं रामतर्कवागीशेन "तिष्ठद्गवाद्या वसंज्ञका निपात्यन्ते" इति। संक्षिप्तसारव्याकरणे गोयीचन्द्रेण स्वीयायां विवरणीटीकायां टीकितम् "अव्ययीभावसंज्ञकिस्तिष्ठदुग्वादिसमुद्रायो निपात्यते" इति।

नीचैः कमशः प्रत्येकमुदाहरणमेकैकं दीयते-

शत्रादेशः तिष्ठद्गु इत्यत्र "तिष्ठन्ति गावो यस्मिन् काले स" इति व्युत्पत्तौ तिष्ठन्तीति लटः शत्रादेशे तिष्ठन्त्यः इति, आयतीगविमत्यत्र "आयन्ति गावो यस्मिन् काले स" इति विग्रहे आयन्तीति लटः शत्रादेशे आयत्यश्चेति अप्रथमासमानाधिकरणाभावात् "लटः शतृशानजावप्रथमासमानाधिकरणे" (३।२।१२४) इति सूत्रस्याप्राप्ताविष अत्र पद्वये लटः शत्रादेशः निपातनसाध्यः। न्यासकृतोपन्यस्तं "पूर्वपद्स्य शत्रादेशो निपात्यते" इति। पद्मञ्जर्यां हरदत्तेन ग्रथितं "लटः शत्रादेशो निपात्यते..., आयतीगविमत्यत्र तु पुंबद्भावाभावः शत्रादेशः समासान्तश्च" इति। शब्दकौस्तुभे शब्दितं भट्टोजिदीक्षितेन "तिष्ठद्गु शत्रादेशो निपातनात्। ...आयतीगवम्। इह शत्रादेशः पुंबद्भावाभावः समासान्तश्च निपात्यते" इति। सिद्धान्तकौमुद्यामिप अनुरूपमेव लिखितं तेन। प्रोक्तञ्च वासुदेवेन बालमनोरमायां "तिष्ठन्त्यो गाव इति आयत्या गाव इति च प्रथमासमानाधिकरणत्वाद् लटः शतृशानचौ इत्यप्राप्तौ तिन्नपातनिग"ति। वचनिमदं किञ्चित् वर्धयित्वा व्याख्यातं तत्त्वबोधिनीकृता ज्ञानेन्द्रचरणेन "प्रथमासमानाधिकरणे शत्रादेशस्यासम्भावाद्" इति। संक्षिप्तसारव्याकरणस्य वृत्तौ जुमरनिन्दना ईरितम् "आयतीगवं निपातनाच्छतः" इति।

शानजादेशः एवं ॡ्यमानयविमत्यत्र "ॡ्यन्ते यवा यस्मिन् काले" इत्यर्थे ॡ्यन्त इति कर्मणि लटः शानजादेशो निपातनविहितः, अप्रथमासमानाधिकरणमेव शानजादेशस्य विषयत्वात्।

सिद्धान्तकौमुद्याम् "आने मुक्" (७।२।८२) इति सूत्रस्य वृत्तौ

"लिडित्यनुवर्तमाने पुनर्लिङ्गहणमिधकविधानार्थम्। तेन प्रथमासामानाधिकरण्येऽपि कचिदि"ति देदीप्यमानात् दीक्षितवचनाद् वक्तुं शक्यते - अत्र शतृशानजादेशः नैव निपातनसिद्धः अपि तु पाणिनिसम्मतः।

पुंवद्भावविरहः— आयतीगविमत्यत्र भाषितपुंस्कस्य आयतीशब्दस्य "स्त्रियाः पुंवद्…" (६।३।३४) इत्यनुसारं पुंवत्त्वे आयद्भवम् इत्येवाभिप्रेतम्। परन्तु अत्र पुंवत्त्वस्य प्राप्तौ तद्रहितत्वं निपात्यते। तथा हि गदितं वासुदेवेन बालमनोरमायां "तिष्ठन्तीशब्दस्येव आयतीशब्दस्य "स्त्रियाः पुंवत्…" (६।३।३४)इति पुंवत्त्वस्य प्राप्तौ तदभावो निपात्यते" इति। संक्षिप्तसारस्य टीकाकारः गोयीचन्द्रः अस्य निपातनात् पुंवद्भावं स्वीकृत्य लिखति - "निपातनाच्छतृरपुंवद्भावश्च" इति।

समासान्तः "गोरतद्धितलुकि" (५।४।९२) इति सूत्रेण गोशब्दस्य समासान्तः टिज्विधः तत्पुरुष एव भवतीति हेतोः आयतीगोशब्दस्य अव्ययीभावात् नपुंसकहस्वत्वे आयतीगु इत्येव विविक्षतम्। परन्तु आयतीगविमत्यत्र समासान्तः टच् निपातनाज्जातः। तथा ह्यगादि बालमनोरमायां वासुदेवदीक्षितेन "आयतीगोशब्दस्य टच् समासान्तो निपात्यते" इति। प्रोक्तञ्च गोयीचन्द्रेण विवरणीटीकायां "गोरतद्धितलुकीति तत्पुरुषे समासान्तो विहितोऽव्ययीभावो न प्राप्नोतीति निपातनाद्विधीयते" इति।

सप्तम्या अलुक् - खलेयविमत्यत्र खलयवयोरव्ययीभावः समासो वर्तते। समासस्य प्रातिपदिकत्वात् "सुपो धातु...."(२.४.७१) इत्यनुसारं सुब्लुिक सित अकारान्तात् "नाव्ययीभावाद्..."(२.४.८३) इत्यादिना अम्भावे खलेयविमत्येव विविक्षितम्। खलेयविमत्यत्र तु सप्तम्या लुक् न जायते इति कृत्वा अत्र सप्तम्या अलुक् निपातनात् सिध्यति। दर्शितञ्च न्यासटीकायां न्यासकारेण "सप्तम्या अलुग् निपात्यते" इति। कातन्त्रपरिशिष्टस्य वृत्तिकृता श्रीपतिदत्तेन "खलेयवादीनि" (१६४) इति सूत्रस्य वृत्तौ गदितं "खलेयवादीन्यव्ययीभावरूपाणि निपात्यन्ते" इति। तत्त्वबोधिनीकृता तु अस्य निपातनं नोक्त्वा केवलं लिखितं "सप्तम्या अलुक्" इति। सममेव प्रोक्तं संक्षिप्तसारस्य वृत्तिकृता जुमरनिद्ना "तिष्ठदुग्वादिश्च" (८१) इति सूत्रस्य वृत्तौ।

मान्तत्वम् – समभूमि इत्यत्र समत्वं भूमेरिति पूर्वपदार्थप्राधान्य-विवक्षायामव्ययीभावे समभूमि, मान्तत्वे च समम्भूमि इति रूपद्वयम्। उत्तरपदार्थप्राधान्यविवक्षायान्तु कर्मधारयसमासे समभूमिः मान्तत्वे च समंभूमिरिति शब्दद्वयं निष्पत्तिमेति। अत्र मान्तत्वं निपातनकिल्पितम्। श्रीपितदत्तेन कातन्त्रपरिशिष्टे "खलेयवादीनि" (१६४) इति सूत्रस्य वृत्तौ लिखितं "समत्वं भूमेः समंभूमि, समंपदाति, समत्वं समम् अव्ययम् , भावप्रत्ययस्य लुग् निपात्यते" इति। गोयीचन्द्रेण भाषितं "तिष्ठद्ग्वादिश्च" (८१) इति सूत्रस्य विवरणीटीकायां "पक्षे मान्तत्विमिति निपातनाद्वगन्तव्यम् " इति। अनुरूपतया समपदाति, समंपदाति चेत्यिप सुविज्ञेयम्।

पदमञ्जरीटीकाकृता हरदत्तेन अत्र निपातनं नाङ्गीकृत्य मुमागमेन अस्य गतार्थता प्रदर्शिता। तत्रभवद्भिप्रींक्तं - "अत्र पूर्वपदस्य मुमागमः" इति। अह्नादेशः- प्रगतत्वमहः प्राह्णमित्यत्रापि पूर्वपदार्थप्राधान्ये अव्ययीभावसमासे समासान्तस्य अहन्शब्दस्य अह्नादेशश्च निपातनाद् विधेयः, अह्नादेशस्तत्पुरुषस्य विषयत्वात्। भणितञ्च गोयीचन्द्रेण विवरणीटीकायां - "प्रगतत्वमहः प्राह्णमित्यत्रापि पूर्वपदार्थप्रधानत्वम् अनन्ताचेत्यनुवृत्तौ क्कीबे वा इत्यव्ययीभावसमासान्तोऽह्नादेशश्च तत्पुरुषे विहितोऽव्ययीभावे न प्राप्नोतीति निपातनाद्विधेयः" इति।(८१)

### २. पारे मध्ये षष्ठ्या वा (२।१।१८)

चतुर्पदात्मके सूत्रेऽस्मिन् पारेमध्येशब्दयोः समासे पारेगङ्गात्, मध्येगङ्गाचेत्यत्र एत्वं निपातनसाध्यम्। महाभाष्ये भाष्यकारेण "एकारान्तनिपातनं च" इति वार्तिकमेवं व्याख्यातं "एकारान्तनिपातनं च कर्तव्यम् " इति। काशितश्च काशिकायां काशिकाकृता "अनयोरेकारान्तत्वं निपात्यते" इति। पदमञ्जर्यां हरदत्तेनापि भणितम् "एकारान्तत्वनिपातनं यत्र सप्तम्यर्थो न सम्भवति पारेगङ्गादानयेति, तदर्थमि"ति। शब्दकौस्तुभे भट्टोजिदीक्षितेन शब्दितम् "एदन्तत्वं चानयोर्निपात्यते" इति। अनुरूपमेवोक्तं प्रक्रियाकौमुद्यां रामचन्द्रेण सिद्धान्तकौमुद्याञ्च भट्टोजिदीक्षितेन। ध्वनितञ्च वासुदेवेन बालमनोरमायां - "…पारशब्दस्य पूर्वनिपाते निपातनादेत्वे नपुंसकहस्वत्वे पारेगङ्गशब्दात् समासात् पुनः पञ्चम्युत्पत्तिः" इति। तत्त्वकौमुदीकारेण ग्रथितं "यत्र सप्तम्यर्थो न सम्भवति तद्रथमेकारान्तत्विनपातनम् " इति। प्रोक्तञ्च जुमरनिन्दना संक्षिप्तसारस्य वृत्तौ "अव्ययीभावे निपातनादेत्त्वम् " (८३) इति। तत्र गोयीचन्द्रेण गदितं "पारमध्यशब्दयोरेव यद्येत्त्वं निपात्यते तद्रा षष्ठीसमासे एत्त्वं स्यात् अत आह अव्ययीभावे निपातनादेत्त्विम"ति।

कातन्त्रपरिशिष्टवृत्तिकृता श्रीपतिदत्तेन "वा त्वग्रे पारे मध्येऽन्तरः" (१४८)

इति सूत्रस्य वृत्तौ पारे, मध्ये इत्येतयोः निपातनं न मनसिकृत्य केवलं लिखितम् "अग्रेप्रभृतेः षष्ठ्यन्तेन सहाव्ययीभावो न भवति वा" इति। मुग्धबोधस्य टीकाकृता रामतर्कवागीशोनापि अत्र निपातनं नोल्लिख्य भिन्नेन प्रकारेण अस्य साधुत्वं दिश्तिम्। तत्रभवद्भिः "सहः सोऽकाले" (३७८) इति सूत्रस्य "पारे मध्ये ष्या" इत्यत्र प्रोक्तं "सूत्रनिर्देशात् स्या अलुक्" इति।

### ३. प्रतिपरसमनुभ्योऽक्ष्णः (गणसूत्रम् १५८)

सूत्रेऽस्मिन् परोक्षमिति तावदुदाहरणं वर्तते। परोक्षमित्यत्र अक्ष्णः परमिति विग्रहे परमित्यस्य अक्षि इत्यनेन अव्ययीभावसमासे अम्भावे परशब्दात् अकारस्य ओकारः समासान्तश्च निपात्यते।

महाभाष्ये गोर्नदीयः पतञ्जिलः आह – परशब्दादुत्तरस्य अक्षिशब्दस्यादेरुत्वं स्यात् - "परशब्दस्याक्षशब्दे उत्तरपदे परोभावो वक्तव्यः, अथ वा परशब्दादुत्तरस्याक्षशब्दस्योत्वं वक्तव्यम् " इति। अन्तिमे भगवता सिद्धान्तितं परोक्ष इति निपातनसिद्धम् - "अथ वा निपातनादेव सिद्धं परोक्षे लिड् " इति। सिद्धान्तकौमुद्यां भट्टोजिदीक्षितेन लिखितं - "परोक्षे लिट् इति निपातनात् परस्यैकारादेशः" इति।

अपि च, "परोक्षे लिट्" इति सूत्रस्थभाष्यकैयटयोरत्र समासान्तस्यापि निपातनेनैव साधितत्वादि"ति बालमनोरमायां बालमनोरमाकृतः वचनप्रामाण्यात् वक्तुं शक्यते "अच्प्रत्यन्ववपूर्वात् " इत्यत्र योगविभागात् विकल्पेन समासान्तोऽच् निपात्यते। अन्ये तु "प्रतिपरसमनुभ्योऽक्ष्णः" (गणसूत्रम् १५८: ५।४।१०७) इति शरत्प्रभृतिषु पाठात् च समासान्त इत्याहुः। कारणं खलु यदि प्रोक्तगणसूत्रेण टच् निपातनकित्पतः स्यात् तर्हि "क्रियायां परोक्षायाम् " (म० भा० ३।२।११५) इति भाष्यप्रयोगे "टिङ्ढाणज्..." (४।१।१५) इत्यादिना टिल्लक्षणो ङीप् भवति यदेवानिष्टं स्यात्। तस्माद् वक्तव्यम् अत्राजन्तो निपातनाज्ञायते। तथा च "परोक्षे लिट्" (३।२।११५) इति सूत्रभाष्यस्य प्रदीपटीकायां कैयटेन प्रदीपितं "...निपातनादच् समासान्तः" इति।

मुग्धबोधव्याकरणे "सम्परःप्रत्यनुभ्योऽक्ष्णः" (३८२) इति सूत्रस्य व्याख्यायां टीकाकृता रामतर्कवागीशेन अत्र निपातनं नाङ्गीकृत्य पर इति कृतसकारान्तेन परिसत्यनेन, पारस्करादित्वात् सुडागमेन, समासान्तवप्रत्ययेन च अस्य गतार्थता निरूपिता - "पर इति कृतसान्ताक्षशब्दे परे मनीषादित्वात् परिशब्दस्यादिष्टस्य

परस् इत्यस्य ग्रहणम्। अक्ष्णः परि परोक्षम् आङ्वर्यपविहरञ्चामित्यादिना वः, अन्ये तु अक्षि अक्षि परि परोक्षमिति वीप्सायां व इत्याहुः। एके तु अक्ष्णोः परः परोक्षं, पारस्करादित्वात् सुम् " इति। मुग्धबोधव्याकरणस्य अपरेण टीकाकारेण अस्य निपातनत्वं स्वीकृतम्। तत्रभवद्भिः प्रोक्तम् "अत्र परपदस्य निपातनादसन्तस्य परम् इति भागस्य ग्रहणम् "इति।

संक्षिप्तसारव्याकरणे "परेः परस् च" (३०२) इति सूत्रस्य टीकायां टीकाकृता गोयीचन्द्रेण स्वीयायां विवरणीटीकायां परिशब्दस्य परसादेशेन अत्प्रत्ययेन च अस्य साधुत्वं दर्शितम् - "परेरुत्तरादक्ष्णोऽव्ययीभावेऽद्भवति। परेः स्थाने परस् च आदेशः" इति। परन्तु तेन संक्षिप्तसारस्य "अप्रत्यक्षे परोऽक्षमित्यादि" (१२२) इति सूत्रे निपातनमङ्गीकृतम् - "अक्षात् परं परोऽक्षमिति निपात्यते सुट् अप्रत्यक्षे वाच्ये" इति।

### ४. पात्रेसमितादयश्च (२।१।४८)

अत्र आदिपदेन गेहेनर्दी, गेहेशूर इत्यादयः परामृश्यन्ते।पात्रेसमित इत्यत्र संपूर्वात् इण् गतौ इति धातोः "गत्यर्थाकर्मकिश्चिष्त..." (१।४।७२) इत्यादिना कर्तरि क्तप्रत्यये कृतसमासादिकार्ये च सप्तम्या अलुक् निपातनकित्पतः।

एवं गेहेनर्दी इत्यत्र नर्द शब्दे इत्यस्माद् धातोः "सुप्यजातौ णिनिस्ताच्छील्ये" (३।२।७८) इत्यनेन सूत्रेण णिनिप्रत्यये कृतसमासे सप्तम्या अलुक् निपातनविहितः। इत्थं गेहेशूर इत्यिप ज्ञेयम्।

निन्दायां गम्यमानायां पात्रे समितादयः एते शब्दा निपात्यन्ते। "तत्पुरुषे कृति बहुलम्" (६।३।१४) इति सूत्रे बहुलग्रहणात् अनेनैव एतेषाम् अलुक् सिद्धेदिति न वक्तव्यं, यतो हि सूत्रमिदमुपपदतत्पुरुषसमासविधायकम्। तस्मात् इमे शब्दा निपात्यन्ते। तथा चोक्तं भट्टोजिदीक्षितेन शब्दकौस्तुभे "एते निपात्यन्ते क्षेपे" इति। "समुदाया एव निपात्यन्ते" इति काशिकाकाराः। बालमनोरमाकारेण प्रपश्चितं "निपातनात् सप्तम्या अलुक्, समासे सति निपातनादलुक्" इति। मुग्धबोधस्य टीकाकृता रामतर्कवागीशेन "पात्रेसमितादयः" इत्यत्र व्याख्यातं "क्षेपे गम्यमाने पात्रेसमितादयः प्रीषे निपात्यन्ते" इति। संक्षिप्तसारव्याकरणे व्याकृतं गोयीचन्द्रेण पात्रेसमितादयश्च (४४) इति सूत्रस्य टीकायां क्षेपे गम्यमाने पात्रेसमितादयः शब्दाः समुदाया एव तत्पुरुषसंज्ञका निपात्यन्ते इति।

कातन्त्रपरिशिष्टे तु "पात्रेसिमतादीनि क्षेपे" (१०२) इति सूत्रस्य वृत्तौ वृत्तिकृता

अत्र निपातनं नाङ्गीकृत्य लिखितम् "इमानि सप्तमीतत्पुरुषरूपाणि साधूनि भवन्ति क्षेपे। एतेऽलुक्सप्तमीकाः अवधारणात् क्षेपावगतिः" इति।

#### ५. मयूरव्यंसकाद्यश्च (२।१।७२)

अत्र आदिपदेन उच्चावचम् , निश्चप्रचम् , अकिञ्चनः, अकुतोभयश्चेत्यादयः बोद्धव्याः। एते शब्दाः निपातनविहिताः। तथा च काशितं काशिकायां काशिकाकृता - "समुदाया एव निपात्यन्ते" इति। एते निपात्यन्ते इति सिद्धान्तिकौमुद्यां भट्टोजिदीक्षितपादाः। कातन्त्रपरिशिष्टे तु वृत्तिकृता "मयूर्व्यंसकादीनि" (६१) इति सूत्रे निपातनं नाश्चित्य अस्य साधुत्वं निरूपितम् - "एतानि समासरूपाणि साधूनि भवन्ति" इति।

मयूरव्यंसक इत्यत्र व्यंसकश्चासौ मयूरश्चेति विग्रहे "विशेषणं विशेष्येण बहुलम् " (२।१।५७) इति सूत्रेण कर्मधारयसमासे व्यंसकशब्दस्य विशेषणत्वात् पूर्विनिपाते प्राप्ते सत्यिप अत्र तदभावो निपातनाज्ञायते। अत्र निपातनं कथमाश्रितिमिति जिज्ञासायां वासुदेवेनापि लिखितं बालमनोरमायां "गुणवचनत्वाद् व्यंसकशब्दस्य पूर्विनिपाते प्राप्ते इदं वचनम् " इति। "... गुणवचनत्वात्पूर्विनिपाते प्राप्ते इदं वचनमारख्यम् "इति तत्रभवन्तस्तत्त्वबोधिनीकाराः।

मुग्धबोधस्य कर्मधारयसमासप्रकरणे मयूरव्यंसकाद्याः इत्यत्र प्रपश्चितं टीकाकृता रामतर्कवागीशेन "मयूरव्यंसकाद्याः शब्दा यसंज्ञका निपात्यन्ते" इति। संक्षिप्तसारस्य टीकाकृता गोयीचन्द्रेणापि टीकितं "मयूरव्यंसकादयश्च" (१११) इति सूत्रे "समुदाया एव निपात्यन्ते मयूरव्यंसकादयः शब्दाः कर्मधारयसंज्ञका भवन्ति" इति।

उच्चावचिमत्यत्र उदक् च अवाक् च इति विग्रहे अनेन सूत्रेण तत्पुरुषसमासो जायते. अत्र निपातनस्य स्थलद्वयं वर्तते -

प्रथमतः - उद्क्शब्दस्य उद्चत्यादेशः अवाक्शब्दस्य अवचादेशश्च निपातनाद् भवति।

द्वितीयतः - "चार्थे द्वन्द्वः" (२।२।२९) इति सूत्रेण चार्थे वर्तमानेन नैकेन सुबन्तेन द्वन्द्वसमासो भवति। अत्र तु तत्पुरुषसमासे द्वन्द्वभावो निपानतकल्पितः। एवं निश्चप्रचमित्यपि निपातनात् सिद्धम्।

अिक अने इत्यत्र "नास्ति किञ्चन यस्य सः", "नास्ति किमिप यस्य स वा", (यतो हि चनेत्यव्ययमप्यर्थे भवति) व्युत्पत्तौ तत्पुरुषसमासो वर्तते। अत्रापि

निपातनस्य त्रिविधं स्थलं विराजते -

प्रथमतः - नञ् किम् चन चेति त्रिपदस्तत्पुरुषोऽत्र निपातन-साध्यः। बालमनोरमाकारोऽपि अस्य निपातनप्रसङ्गे लिखति -"बहुव्रीह्यपवादस्त्रिपदस्तत्पुरुषः" इति।

द्वितीयतः - "अनेकमन्यपदार्थे" (२।२।२४) इति सूत्रेण अन्यपदार्थप्राधान्ये बहुवीहिसमासो भवति। परन्त्वत्र तद्थें तत्पुरुषो वर्तते। अत एव तत्पुरुषभावोऽत्र निपातितः।

तृतीयतः - अिकञ्चन इत्यत्र नकारस्य लोपो निपात्यते। "न लोपो नञः" (६।३।७६) इति सूत्रं नात्र प्रवर्तते, यतो हि नञो नस्य लोपः स्यादुत्तरपदे। समासान्तिमखण्ड एवोत्तपदशब्दस्य रूढत्वादत्र किंशब्दस्य उत्तरपदत्वाभावात्। कातन्त्रपरिशिष्टे प्रोक्तं वृत्तिकृता मयूरव्यंसकादीनि (६१) इति सूत्रे "न किञ्चनेत्यव्ययेनापि समासे निपातनाद् अभिधेयलिङ्गता" इति। अनुरूपमेव मन्तव्यं लिखितं गोयीचन्द्रेण संक्षिप्तसारे "मयूरव्यंसकादयश्च" (१११) इति सूत्रे।

### ६. द्विस्तावा त्रिस्तावा वेदिः (५।४।८४)

अत्र द्विः तावती इति विग्रहे द्विः पदेन साकं तावतीपदस्य समासे समासान्ते अचि द्विस्तावती अचि इति दशायां तावतीशब्दस्य "भस्याढे तद्धिते" (वा॰ ८३६) इति पुंवत्त्वे टिलोपे च द्विस्ताव इति, स्त्रियां द्विस्तावेति रूपं भवति। एवं त्रिस्तावेति। अत्र समासः, समासान्तोऽच् टिलोपश्च निपातितः। यथा -

समासः समासान्तोऽच् च – गणनार्थे "द्वि-त्रि-चतुर्भ्यः सुच्" (५।४।१८) इत्यनेन सुजन्तस्य द्विःपदस्य त्रिःपदस्य च तावतीपदेन साकं सापेक्षताभावात् समासावकाशो नास्ति। परन्तु उभयोः समासस्य विद्यमानत्वात् सावकाशः समासोऽत्र निपातनसाध्यः। एवं समासाभावात् समासान्तोऽज्विधायकप्रामाणिकसूत्राभावाच समासान्तोऽजिप निपातनकित्पतः। टिलोपः - "टेः" (६।४।१४३) इत्यनेन डिति परे भस्य टेलोंपः स्यादिति। प्रत्ययस्याडित्त्वेऽपि अत्र टिलोपो निपात्यते। अपि च, "नस्तद्विते" (६।४।१४४) इत्यनुसारं नान्तस्य भस्य टेलोंपः स्यादिति। अत्र प्रकृतेरनान्तत्वेऽपि टिलोपः निपातनविद्दितः। प्रोक्तञ्च काशिकाकारेण काशिकायां द्विस्तावा, त्रिस्तावा इति निपात्यते वेदिश्चेद् अभिधेया भवति। अच्प्रत्ययः टिलोपः समासश्च निपात्यते। यावती प्रकृतौ वेदिस्ततो द्विगुणा वा त्रिगुणा वा कस्याञ्चिद्विकृतौ तत्रेदं निपातनम् " इति। अस्य काशिकावचनस्य व्याख्यानमेवं दीयते- "टिलोपस्तावतीशब्दस्य।

यस्येति लोपे कृते तावच्छब्दस्य टिलोपो निपात्यते। समासश्चेति द्वित्रिशब्दयोर्निपात्यते। सापेक्षं तु यावतीशब्दापेक्षत्वात्। यावतीप्रकृतावित्यादिना निपातनस्य फलं दर्शयति। पदमञ्जरीकृता हरदत्तेनापि लिखितं समासश्च निपात्यते लक्षणाभावात् " इति। प्रक्रियाकौमुद्याः प्रासादटीकाकृता विट्ठलाचार्येणापि ईरितं "वेद्यां वाच्यामेतौ निपात्येते। यावती प्रकृतौ वेदिस्ततो द्विगुणा त्रिगुणा वा कस्याश्चिद्विकृतौ या वेदिस्तस्यामेतिन्निपातनम्। अच्टिलोपसमासा निपात्यन्ते" इति। उदितञ्च सिद्धान्तकौमुद्यां भट्टोजिदीक्षितेन "अच्प्रत्ययष्टिलोपः समासश्च निपात्यते" इति। बालमनोरमाकृता ग्रथितं "निपातनात् समासः, अच्प्रत्ययः, तावतीशब्दस्य "भस्याढे …" इति पुंवत्त्वे ङीपो निवृत्तौ प्रत्ययस्याडित्त्वेऽपि प्रकृतेर्नान्तत्वाभावेऽपि टिलोपः" इति।

मुग्धबोधस्य "निसः शतो डः" (४०३) इति सूत्रस्य टीकायां टीकाकृता रामतर्कवागीशेन गदितं "कियया सह सामानाधिकरण्यात् द्वित्रिशब्दात् सुच्, तयोस्तावतीशब्देन मयूरव्यंसकादित्वात् सः। एषां विशेषार्थविशेषयोर्निपातनात् ... द्विस्तावती रज्जुरित्यत्र न स्यादि"ति। संक्षिप्तसारे तावतीशब्देन तु यावत्यपेक्षेण द्रव्यवृत्तिना सङ्ख्याशब्दस्य सामानाधिकरण्याभावात् विशेषणसमासो न भवतीत्यत आह – मयूरव्यंसकादित्वादिति इति गोयीचन्द्रो "वेद्यां द्विस्त्रिभ्यां तावत्यास्तीलुक् च" (३३६) इति सूत्रे। अस्मिन् सूत्रे तेन अत्प्रत्ययेन तीलुका च अस्य साधुत्वं दर्शितं "वेद्यामिभधेयायां द्विस्त्रिरित्येताभ्यामुत्तरस्यास्तावत्या उत्तरे समासेऽद्भवतीति तीलुक् चे"ति।

७.सुप्रातसुश्वसुदिवशारिकुक्षचतुरश्रेणीपदाजपदप्रोष्ट्रपदाः

(५।४।१२०)

बहुव्रीहौ सुप्रातादीनाम् अच्प्रत्ययः टिलोपादिकञ्च निर्पातनात् प्रतिपत्तव्यम्।काशितञ्च काशिकाकृता "सुप्रातादयो बहुव्रीहिसमासा अच्प्रत्ययान्ता निपात्यन्ते। अन्यदिप च टिलोपादिकं निपातनादेव सिद्धम् " इति। भट्टोजिदीक्षितेनापि गदितं सिद्धान्तकौमुद्याम् "एते बहुव्रीहयोऽच्प्रत्ययान्ता निपात्यन्ते" इति।

सुप्रातः इत्यत्र "शोभनं प्रातरस्य" इत्यर्थे, सुश्वः इत्यत्र "शोभनं श्वः अस्य" इति व्युत्पत्तौ च बहुवीहिसमासे समासान्ताच् टिलोपश्च निपातनसाध्यः। "अव्ययानां भमात्रे टिलोपः" (वा॰ ८४२) इति वार्तिकमत्र नाश्रितं, प्रोक्तवार्तिकस्य

#### अनित्यत्वात्।

मुग्धबोधस्य टीकाकृता रामतर्कवागीशेन "सङ्ख्याया डोऽवहोः" (३३९) इत्यस्य सूत्रस्य "सोः श्वः प्रातर्भ्याम् " इत्यत्र व्याख्यायां डप्रत्ययेन अनयोः साधुत्वं निष्पादितम् - "सोः पराभ्यामाभ्यां डः स्यात् हे" इति। संक्षिप्तसारव्याकरणस्य टीकाकृता गोयीचन्द्रेण "सोः श्वः प्रातभ्यां डः" (३२१) इत्यस्मिन् सूत्रे निपातनं न मनसिकृत्य डप्रत्ययेन उभयोः गतार्थता निरूपिता - "सु इत्येतस्मादुत्तराभ्यां श्वस् प्रातर् इत्येताभ्यां बहुव्रीहौ डो भवति। शोभनं श्वोऽस्येति सुश्व इति सुदिवशब्दवत् व्याख्येयं डित्त्वादस्लुक् एवं सुप्राता कचिदव्ययानां स्वरतच्छेषयोर्लुगित्येव लुकि सिद्धे डिवधानं प्रकरणान्तरिविहितत्वाद्त्र लोपो न भवती"ति।

एवं सुदिव इत्यत्र "शोभनं दिवा अस्य" इत्यर्थे, शारिकुक्षिः इत्यत्र "शारेरिव कुक्षिरस्य" इति विग्रहे, चतुरश्र इत्यत्र च "चतस्रः अश्रयः अस्य" इति व्युत्पत्तौ बहुव्रीहिसमासे उपयुक्तसूत्राभावात् एतेषां परो विहितऽच्प्रत्ययो निपात्यते। मुग्धबोधव्याकरणे "भान्नेतुः" (३४७) इति सूत्रस्य व्याख्यायां रामतर्कवागीशेन लिखितं "सुदिवाद्या अदन्ता निपात्यन्ते" इति।

संक्षिप्तसारव्याकरणे गोयीचन्द्रेण एतेषां निपातनं नोरसीकृत्य साधुत्वप्रदर्शनार्थं भिन्नो मार्गोऽनुसृतः। तत्रभवद्भिः प्रपश्चितं संक्षिप्तसारस्य "स्वादिभ्यो दिवादेः" (३१७) इत्यिस्मन् सूत्रे "स्वादिभ्य उत्तरेभ्यो दिवादेर्बहुत्रीहावत् स्यात्। ...शोभनं दिवा अस्येति शोभनमिति कर्मणो विशेषणं शोभनं दिवाकाले कर्मास्येत्यर्थः बहुत्रीहौ समासान्तस्य विधानसामर्थ्यादसमानाधिकरण्ये सापेक्षत्वेऽपि समास" इति।

"एण्या इव पादावस्य "इत्यर्थे एणीपद् इत्यत्र बहुवीहौ समासान्तोऽच्, हस्त्याद्युपमाने परिगणितत्वात् "पादस्य लोपोऽहस्तादिभ्यः" (५।४।१३८) इत्यस्य अप्राप्ताविप पादस्य टिलोपः, टिलोपे च पादः पद्भावो निपातनिविहितः। अनेन प्रकारेण अजपदः, प्रोष्ठपदः चेत्यत्र अच्प्रत्ययः, टिलोपः, पादः पद्भावश्च निपातनसाध्यः। प्रोक्तञ्च वासुदेवेन बालमनोरमायाम् "एणीपदादिषु अच् निपातनात् पादः पदि"ति। गदितञ्च ज्ञानेन्द्रपादेन तत्त्वबोधिन्याम् "एणीपदादिषु निपातनात् पद्भावः" इति।

पादशब्दसमानार्थेन पदशब्देन एषां सिद्धिरिति चान्द्राः। गोयीचन्द्रमते तु न तद्बहुसम्मतिमिति। तस्मात् तेन लिखितं संक्षिप्तसारे "स्वादिभ्यः दिवादेः" (३१७) इत्यस्मिन् सूत्रे "एनीपद इति उपमानादहस्त्यादेः पादस्येत्यकारलुक् समासकृतालोपस्य पादः शसाद्यचि तद्धितये चेति ह्रस्वः" इति।

### ८. कुस्तुम्बुरूणि जातिः (६।१।१४३)

कुस्तुम्बुरु इत्यत्र "कुत्सितः तुम्बुरुः" इति विग्रहे कुतत्पुरुषसमासे सुडागमो निपातनात् प्रतिपादितः, सुडागमविधायकप्रामाणिकसूत्राभावात्। काशिकाकारेण काशिकायां प्रतिपादितं - "कुस्तुम्बुरूणि इति सुट् निपात्यते जातिश्चेद् भवति" इति। गदितञ्च प्रक्रियाकौमुद्यां प्रसादटीकाकारेण विट्ठलाचार्येण "कुस्तुम्बुरूणीति सुट् निपात्यते जातिश्चेत् स्यादि"ति। सिद्धान्तकौमुद्यां भट्टोजिदीक्षितेनापि लिखितम् - "अत्र सुन्निपात्यते" इति। ध्वनितञ्च बालमनोरमाकृता वासुदेवेन "जातिविशेषे वाच्ये कुस्तुम्बुरुशब्दः ससुद्धो निपात्यते" इति। संक्षिप्तसारे गोयीचन्द्रेणापि भणितं "कुस्तुम्बुरुर्धन्याके" (१०४) इति सूत्रे "... सुडत्र निपात्यते" इति।

## ९. अपरस्पराः क्रियासातत्ये (६।१।१४४)

सूत्रेऽस्मिन् अपरस्पराः इत्यत्र अपरे च परे च इति इतरद्वन्द्वे सुडागमः, "अल्पाच्तरम्" (२।२।३४) इति अल्पाच्तरस्य पूर्वनिपाते प्राप्तेऽपि अत्र अल्पाच्तरस्य परस्य परिनपातो विहितः। प्रथितञ्च काशिकाकारेण काशिकायाम् "अपरस्परा इति सुट् निपात्यते क्रियासातत्ये गम्यमाने" इति। पद्मञ्जरीकृता लिखितं "निपातनाद्ल्पाच्तरस्य परिनपातः" इति। प्रक्रियाकौमुद्याः प्रसाद्टीकाकृताऽपि दर्शितम् "अपरस्परा इति क्रियासातत्ये सुट् निपात्यते" इति। संक्षिप्तसारस्य टीकाकारेण गोयीचन्द्रेणापि पाणिनीयप्रभावेण प्रभावितेन सता लिखितम् "अपरस्परा क्रियासातत्ये" (१०५) इत्यस्मिन् सूत्रे "अपरे च परे चेति सुट् निपात्यते" इति।

अनुभूतिस्वरूपाचार्येन सारस्वतव्याकरणस्य समासप्रिक्रियायां समागमेनास्य अन्यथासिद्धिः उपपादिता-" अन्यदीनां विभक्तिलोपे कृते पूर्वपदस्य समागमो वक्तव्यः" इति। अस्य सूत्रस्य व्याख्यानमेवं विहितं चन्द्रकीर्तिना- "अन्यादीनां शब्दानां समासे वर्तमानानां पूर्वपदवर्तिनां समागम इति सकारस्यागमो वा वक्तव्यः" इति।

### १०. पारस्करप्रभृतीनि च संज्ञायाम् (६।४।१५७)

अत्र प्रभृतिपदेन पारस्करः, रथस्पा, किष्कु, किष्किन्धा चेत्यादयः परामृश्यन्ते। पारं करोतीत्यर्थे पार-उपपदात् कृञ्धातोः "कृञो हेतुताच्छील्यानुलोम्येषु" (३।२।२०) इति सूत्रेण टप्रत्यये सुडागमे च पारस्कर इति प्रतिफलित। अत्र सुडागमविधायकप्रामाणिकसूत्राभावात् सुडागमो निपात्यते। भगवता भाष्यकृता भाषितं महाभाष्ये "अविहितलक्षणः सुट् पारस्करप्रभृतिषु द्रष्टयः" इति। प्रोक्तञ्च काशिकाकारेण "पारस्करप्रभृतयो रूढिशब्दा यथाकथिञ्चद् व्युत्पाद्याः नात्रावयवार्थं प्रत्यभिनिवेष्टव्यम् " इति। अयमेव मार्गोऽनुसृतः पदमञ्जरीकृतापि - "रूढिशब्दा एते यथाकथिञ्चदुत्पाद्याः" इति। रामचन्द्रेण प्रक्रियाकौमुद्यां प्रोक्तम् "एतानि ससुद्धानि निपात्यन्ते नाम्नि" इति। अनुरूपमेव विहितं सिद्धान्तकौमुद्यां भट्टोजिदीक्षितेन। संक्षिप्तसारस्य टीकाकृता गोयीचन्द्रेण लिखितं पारस्करो देशे (१०९) इत्यस्मिन् सूत्रे "पारं करोतीति हेत्वादावित्यादिना कृञस्टङ् इति सुट् निपात्यते" इति।

एवं रथस्पा इत्यत्रापि "रथं पाती"त्यर्थे "आतोऽनुपसर्गे कः" (३।२।३) इत्यनेन कप्रत्यये सुट् निपात्यते। पद्मञ्जरीकृता तु रथष्या इति पाठः स्वीकृतः। तस्मात् तन्मते रथं यातीति कप्रत्यये सुट्, षत्वञ्च निपातनकित्पतम् - "षत्वमप्यत्र निपात्यते" इति।

"षत्वमप्यत्र निपात्यते" इति।
 किष्कु इत्यत्र कार्यं करोतीति करोतेः डुप्रत्यये कार्यस्य च किरादेशे रेफस्य सत्वं (षत्वं) निपातितम्। किष्किन्धेति किमिप धत्ते इति विग्रहे "आतोऽनुपसर्गे कः" (३।२।३) इति कप्रत्यये स्त्रीलिङ्गे किमो द्वित्वम् , आदेः किमो मलोपः, सुडागमः, सुड्सकारस्य षत्वञ्च निपात्यते। न्यासकारेण एतयोः निपातनं नाङ्गीकृतम्। तत्र पदमञ्जरीकृता हरदत्तेन दर्शितं "कः, किमो द्विवंचनं पूर्वस्य मलोपः, सुट्, उभयत्राप्यत्र षत्वमिप निपात्यते" इति। किष्किन्धा इत्यत्र बालमनोरमाकृता ग्रथितं "निपातनात् किमो द्वित्वम् , मलोपः, सुट्, षत्वं च" इति। तत्त्वबोधिनीकारेण ध्वनितं "निपातनात् किमो द्वित्वम् पूर्वस्य मलोपः सुट् षत्वं च" इति। संक्षिप्तसारे गोयीचन्द्रेण "किष्कुकिष्किन्धयोश्व" (११९) इत्यत्र लिखितं "... किष्कुकिष्किन्धयोश्व सुट् षत्वञ्च निपात्यते। किष्किन्धेति किं किं दधातीति आदन्तादमादेरप्रादेरित्यङ् सुट् मलुक् षत्वञ्च निपात्यते" इति। अर्थात् तेन किष्किन्धेति किं किं दधातीति विग्रहस्वीकरणादत्र वीप्सायां द्वित्वं समागतं, न तु निपातनात्।

कलापव्याकरणस्य ''ते थे वा सम् '' इति सूत्रे पारस्करः, कुस्तुम्बुर, अपरस्परश्चेत्यादीनां सिद्धिप्रसङ्गे वृत्तिकृता दुर्गसिंहेन प्रोक्तसूत्रस्य वृत्तौ निपातनं नोक्त्वा लिखितं "कारस्कराद्य इति संज्ञाशब्दा इव लोकतः सिद्धाः" इति। तेनैव अस्य सूत्रस्य टीकायामिप टीकितं "कारस्करादयः संज्ञाशब्दा लोकतः सिद्धा इति ... एवं न पारं करोतीति पारस्करो देशः। ... कुस्तुम्बुरु च धन्याकमुच्यते, न कुत्सितं तुम्बुरु इत्यन्वर्थता। अपरस्परशब्दः कियासातत्ये वर्तते न त्वपरे च परे चेति द्वन्द्वः अपरस्परश्चात्रा गच्छन्ति सततं गच्छन्तीत्यर्थः। ... अथ प्रकृतिप्रत्ययोपलम्भाय संज्ञाशब्दा यथाकथित्रत् व्युत्पाद्याः, तदा वर्णागमो वर्णविपर्ययश्चेत्यादि निरुक्तलक्षणमि लोकोपचारात् सिद्धम् " इति। अत्र गदितं त्रिलोचनदासेन कातन्त्रवृत्तिपञ्चिकायाम् "... एते हि संज्ञाशब्दा वृक्षादिवत् लोके विशिष्टविषयतया प्रसिद्धाः ...तस्मात् यस्तु लोकतः सिद्धस्तत्र किं यत्नेनित। यदि संज्ञाशब्दानामप्यमीषां प्रकृतिप्रत्ययविभागोपलम्भात् यथाकथित्रदवश्यं कार्या व्युत्पत्तिः तदा "वर्णागमो वर्णविपर्ययश्चे"ति लोकत एव वेदितव्यम् " इति। सिद्धान्तः

अस्मादालोचनाद् वयमस्मिन् सिद्धान्ते उपनीता यत् पाणिनिसम्प्रदायस्य निपातनसिद्धशब्दा अपाणिनीयवैयाकरणैः कदाचिन्नाङ्गीकृत्य तेषां सूत्रप्रत्ययेन भिन्नेन प्रकारेण निपातनविहितशब्दानां गतार्थता प्रदर्शिता। कदाचिद्वा अपाणिनीयसम्प्रदायस्य वैयाकरणाः पाणिनीयप्रभावेण प्रभाविताः सन्तः पाणिनिसम्प्रदायस्य निपातनं नतमस्तका उरसीकुर्वन्तीति अलं पह्नवितेन।

\* \* \*

#### सन्दर्भग्रन्थसूची

- १. गिरिधरशर्मा, परमेश्वरानन्दशर्मा (सम्पा.). (२००१). भट्टोजीदीक्षितविरचिता वैयाकरणसिद्धान्तकौमुदी. वाराणसी. मोतीलाल बनारसीदासः।
- २. भार्गवशास्त्रिजोशी(सम्पा.). (२०११). पतञ्जलिकृतं महाभाष्यम् (प्रदीपो-द्योतसहितम्). दिल्ली. चौखम्बासंस्कृतप्रतिष्ठानम्।

### राजयोगविमर्शः केशवमिश्रः\*

#### ०. भूमिका

सर्वप्रथमम् इयं जिज्ञासा जायते को नाम योग इति। तस्योत्तरं भवित योजयन्तीति योगाः। अस्य ज्ञानं जातकशास्त्रान्तर्गतं भवित। योगस्य व्युत्पत्त्यनुसारं शरीरिणां सर्वविधप्रारब्धकर्मसु शुभाशुभफलयोजनमेव योगः। यथोक्तं प्रश्नमार्गकारेण–

> ग्रहाणां स्थितिभेदेन पुरुषं योजयन्ति हि। फलैः कर्मसमुद्धतैरिति योगाः प्रकीर्तिताः॥१

ज्यौतिषशास्त्रस्य जातकग्रन्थेषु राजयोगस्य वर्णनं वर्तते। योगेरैव मातृपितृपुत्रजायाभृत्यादिकस्य सुखमपि निर्धार्यते। वस्तुतो विलक्षणोऽयं ग्रहयोगविज्ञानप्रकारः। अयं प्रकार एवास्य ज्योतिषशास्त्रस्य मूलमिति प्रायः सर्वेहीराशास्त्रविचक्षणौरनुसन्धानस्य विविधप्रकारेण अस्य पल्लवनं विहितम्। यतो हि ग्रहाणां योगायोगेन फलकथनमेव फलितज्यौतिषशास्त्रस्य तत्त्वम्। तथा च- ग्रहाधीनो भवेद्योगो योगाधीनं फलं यतः।

#### १. योगलक्षणम्

जातकानां जन्मकाले आकाशे भ्रमतां ख्यादिग्रहाणां तत्कालिकस्थितिभेदेन योगप्रकारा निर्धार्यन्ते जन्मचकानुसारेण। अर्थाद् जन्मकुण्डल्यां ग्रहाणां केचिद् योगाः, जातकोऽयं कस्मिन् समये भाग्योदयमुपयास्यित, शरीरसौख्यं पूर्णं न वेति, कदा राजा भविष्यिति, भविष्यित चेद् अयं राजा दरिद्रो वा पण्डितो मूर्खो वा दुर्बलः सबलो वेति भविष्यित इत्यादितथ्यानि विविधप्रकारेण निरूपयन्ति दैवज्ञाः। प्रायः शास्त्रेऽस्मिन् सप्तप्रकारकसम्बन्धैः योगाः भवन्ति। तद्यथा—

स्थानतो भावतः खेटैः स्थानभावनभश्चरैः।

<sup>\*</sup>अतिथि-अध्यापकः, ज्योतिषविभागे, वेदवेदाङ्गसङ्कायस्य, आन्ध्रप्रदेशेषु तिरुपतिस्थराष्ट्रियसंस्कृतविद्यापीठस्य

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup>प्रश्नमार्गे ९/४८

भावप्रकाशे ६/१

स्थानभावसमायोगादु भावखेचरयोगतः॥

(१) स्थानसम्बन्धेन (२) भावसम्बन्धेन (३) ग्रहयोगसम्बन्धेन (४) स्थान-भाव-ग्रहाणां सम्बन्धेन (५) स्थान-भावयोः सम्बन्धेन (६) भावानां ग्रहाणां च मिथः सम्बन्धेन (७) राशिग्रहाभ्यां च सम्बन्धेन। एवं सप्तविधसम्बन्धेन जातकस्य शभाशभयोगानां विचारः क्रियते। तत्रापि

एवं सप्तविधसम्बन्धेन जातकस्य शुभाशुभयोगानां विचारः क्रियते। तत्रापि शुभाशुभभेदेन योगाः द्विविधाः।

- (१)**शुभयोगाः**—लक्ष्मीयोगः, वाहनयोगः, राजयोगः, महापुरुषयोगः, नाभसयोग इत्यादयः।
- (२)अशुभयोगाः-अरिष्टयोगः, बालारिष्टयोगः, मृत्युयोग इत्यादयः।

तत्र शुभयोगेषु विशिष्टः भवति राजयोगः। वस्तुतो जन्मचके अत्युत्कृष्टग्रहस्थित्या योगेन वा राजयोगः सम्भवति। राजयोगजाताः जातकाः धिननः, राजानः, श्रेष्ठाः, प्रभावशालिनः, लोकप्रियाः, प्रसिद्धाश्च भवन्ति। एतादृशयोगिवज्ञाने अधउल्लिखितानां प्रकाराणां ज्ञानमावश्यकम्। तेनैव योगानां बलाबलत्वं विज्ञायते। तद्यथा—

- (अ) ग्रहयोगोऽनेकग्रहाणां योगेनैव भवति न चैकेन ग्रहेणेति।
- (आ) ग्रहाणां शुभाशुभत्वमपि द्विधा ज्ञायते। स्वभाविकं शुभत्वमशुभत्वं वा। भावराशिग्रहयोगानुरूपमप्राकृतिकं शुभत्वमशुभत्वं वा।
- (इ) समत्वमर्थान्न शुभत्वं न अशुभत्वमित्येवं तृतीयो भेदोऽपि स्वतोऽङ्गीकियते।
- (१) स्वाभाविकशुभग्रहाः- गुरुशुकौ, शुभग्रहसंयुतो बुधः, अक्षीणश्च चन्द्रमाः स्वाभाविकाः शुभग्रहाः इति।
- (२) अप्राकृतिकं शुभत्वम् त्रिकोणनेतारः ४, केन्द्रपतयश्च ५ स्वाभाविकाः क्र्रा अपि (क्षीणचन्द्रः पापग्रहयुतो बुधो गुरुशुकौ च) शुभा भवन्ति।
- (३) अस्वाभाविकम् अशुभत्वम्- शुभास्त्रिषडायेशाश्च सर्वे ग्रहा (शुभा अशुभा वा) अशुभा एव भवन्ति।
- (४) समग्रहाः– द्वितीयद्वादशभावाधिपौ समौ अर्थात् योगानुरूपं शुभाशुभं प्रयच्छतः। अष्टमभावाधिपतिरपि मध्यमः।

इत्थं राशिभावनिरूपणपुरःसरं समेषां ग्रहाणां महर्षिणा पृथक्तवेन शुभाशुभत्वं

³प्रश्नमार्गे ९/४९

<sup>&</sup>lt;sup>४</sup>लग्नपञ्चमनवमभावाः त्रिकोणपदेनाभिधीयन्ते

<sup>&</sup>lt;sup>५</sup>प्रथमचतुर्थासप्तमदशमाः भावाः केन्द्रपदेनाभिधीयन्ते

निरूपितम्। फलप्रदर्शने योगज्ञाने च अस्य ज्ञानं सुतरामनिवार्यम्।

राजयोगवर्णने नाभसयोगः विशेषेण वर्णितः जातकशास्त्रे। नाभसशब्दस्य नभसः अयं नाभस इति व्युत्पत्तिर्दृश्यते। तेन नाभसशब्दस्य दिव्यत्वमनुमीयते। नाभसयोगः दिव्ययोग इति। पूर्वजन्मशुभफलभोगानुसारमत्र मानुषे जन्मिन चैषु नाभसयोगेषु दिव्यशक्तिप्रसादेन जन्मप्राप्तिर्विद्यते। अत एते विशेष-शुभफलप्राप्तिप्रदाः ग्रहयोगाः नाभसयोगशब्देनाङ्गीकृताः सन्ति। एषां सङ्ख्या अष्टादशशतमस्ति। तत्र मुख्या द्वात्रिशत्संख्याकाः सन्ति। एषु त्रय आश्रययोगाः, द्वौ दलयोगौ, विशतिसङ्खाका आकृतियोगाः, सप्त सङ्ख्यायोगा उपलभ्यन्ते। अनेनेषां चतुर्विधत्वं सुस्पष्टम्। एषां नाभसयोगानां वर्णनं बृहज्जातके, सारावल्यां, जातकपारिजातादिग्रन्थेषु उपलभ्यते।

#### २. राजयोगः

वराहिमिहिरेण बृहज्जातके कथितं यदुचस्थैः स्वगृहस्थैः स्वगृहित्रकोणस्थै-र्बलस्थैस्त्रिभिर्ग्रहे राजवंशभवाः पुरुषाः राजानो भवन्ति, किन्तु यिद् जन्मकुण्डल्यामुच्चस्थाः स्वगृहित्रकोणस्था वा पञ्चग्रहाः स्युस्तिर्हि भूपितिभिन्ना अन्यवंशीयाः हीनवित्तयुता अपि पुरुषाः राजपदम् अलङ्कर्वन्ति तद्यथा–

उच्चस्वत्रिकोणगैर्बलस्थैस्-त्र्याद्यैर्भूपतिवंशजा नरेन्द्राः। पञ्चादिभिरन्यवंशजाता हीनैर्-वित्तयता न भूमिपालाः॥

जातकाभरणेऽपि श्रीढुण्ढिराजेन राजयोगाध्याये कथितं यद् यस्य जन्मिन पञ्चग्रहा उच्चस्था भवन्ति, स सार्वभौमो राजा भवितुमर्हति, तुङ्गस्थैस्त्रिभिग्रहै राजवंशीयो राजा, अन्यवंशीयो जातको मन्त्री भवित यथा–

> नभश्चराः पञ्च निजोच्चसंस्था यस्य प्रसूतौ स तु सार्वभौमः। त्रयः स्वतुङ्गादिगताः स राजा राजात्मजस्त्वन्यसुतोऽत्र मन्त्री॥॰

<sup>&</sup>lt;sup>६</sup>बृहज्जातके ११/१३

<sup>&</sup>lt;sup>७</sup>जातकाभरणे राजयोगाध्याये ३

#### २.१.केन्द्रत्रिकोणसम्बन्धे राजयोगः

त्रिकोणत्रयं लक्ष्मीस्थानं केन्द्रचतुष्टयं विष्णुस्थानम् इति प्रोक्तम्। अनयोः परस्परसम्बन्धेन विशेषराजयोगो भवति। तत्रापि चतुर्थपञ्चमयोर्नवमदशमयोर्योगे विशेषराजयोग इति। केन्द्रपञ्चमयोर्योगेनामात्ययोगः। यदि द्वौ केन्द्रपञ्चमेशौ पारिजातादिवर्गगौ स्यातां तदा राजयोगस्य प्राबत्यं भवति। नवमेशदशमेशयोगे राजवन्दितो राजा भवति। यदि दशमेशश्च नवमस्थः स्यात्तथा नवमेशश्च दशमस्थो भवेदथवा द्वावेवैकस्थौ भवेतामथ वा परस्परं दृष्टौ वान्यतरदृष्टिसम्बन्धयुक्तौ वा स्यातां तदापि महान् राजयोगः। यदि एतौ द्वौ पारिजातवर्गगौ भवेतां तिर्हं राजा लोकानुशिक्षको भवति। उत्तमवर्गगौ स्यातां तिर्हं राजा हस्तिघोटकरथादियुतो भवति। अतः बहूनि प्रमाणानि उपलभ्यन्ते राजयोगानां महाराजयोगानां च। अत्र लघुपाराशर्यामुक्तम्

केन्द्रत्रिकोणपतयः सम्बन्धेन परस्परम्। इतरैः प्रसक्ताश्चेद विशेषफलदायकाः॥८

अर्थात् केन्द्र-त्रिकोणिधपत्योः परस्परसम्बन्ध एव अधिकफलप्रदः स्यात्। स योगः अर्थात् कुण्डल्यां मुख्यरूपेण केन्द्रत्रिकोणभावा एव शुभाः भवन्ति। अतः अनयोः परस्परसम्बन्धेन राजयोगः भवति। तत्रापि पञ्चमहापुरुषयोगाः प्रसिद्धाः सन्ति। एतेषु योगेषु उत्पन्नाः जातका अवश्यं राजा महाराजसमो वा जायते। दैवज्ञाभरणग्रन्थे राजयोगा इत्थं कथितम्—

> कर्मलग्नाधिनेतारावन्योन्याश्रयसंस्थितौ। राजयोगाविति प्रोक्तौ विख्यातो विजयी भवेत्॥°

अपि च-

कर्मस्थानाधिपे केन्द्रे कोणे लाभे स्थिते यदि। धने वा स्वोच्चगे वापि राजयोगं करोति सः॥ लग्ने शुक्रो बुधो यस्य केन्द्रे यस्य बृहस्पतिः। दशमेऽङ्गारको यस्य स जातः पृथिवीपतिः॥

कदा अस्य योगस्य सम्भवः कदा च फलप्राप्तिः इति विषये किञ्चिद् विविच्यते।

<sup>ं</sup>लघुपाराशर्यां ३/१

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup>दैवज्ञाभरणे ५३

<sup>&</sup>lt;sup>१०</sup>तत्रैव ५५

<sup>&</sup>lt;sup>११</sup>तत्रैव १४

#### २.२. पञ्चमहापुरुषप्रभृतयो राजयोगाः

कुजादिपञ्चताराग्रहवंशात् क्रमेण पञ्चमहापुरुषयोगाः भवन्ति। ते च रुचक-भद्र-हंस-मालव्य-शशाः। ग्रहस्थितिवशात् फलं कथं निर्धार्यते इति अत्रोच्यते। यदि कुजादिपञ्चताराग्रहेषु यः कोऽपि ग्रहः स्वोचस्थाने अथवा स्वक्षेत्रे भूत्वा लग्नात् केन्द्रे भवति तर्हि तत्तद्भहवशाद् महापुरुषयोगाः सम्भवन्ति। अर्थात् कुजेन रुचकयोगः, बुधेन भद्रयोगः, गुरुणा हंसयोगः, शुकेण मालव्ययोगः, शनिना शशयोगः संभवति। यथोक्तं ग्रन्थे—

मूलित्रकोणिनजतुङ्गगृहोपयाता भौमज्ञजीवसितभानुसुता बलिष्ठाः। केन्द्रस्थिता यदि तदा रुचभद्रहंस-मालव्यचारुशशयोगकरा भवन्ति॥<sup>११</sup>

स्पष्टतायै अधः चक्रं लिख्यते-

| क्रमः | ग्रहः   | योगः               | राशिः                   |
|-------|---------|--------------------|-------------------------|
| ₹.    | भौमेन   | रुचकमहापुरुषयोगः   | मेषः, वृश्चिकः, मकरः च  |
| ₹.    | बुधेन   | भद्रमहापुरुषयोगः   | कन्या, मिथुनाः, कन्या च |
| ₹.    | गुरुणा  | हंसमहापुरुषयोगः    | मीनः, धनुः, कर्कश्च     |
| 8.    | शुक्रेण | मालव्यमहापुरुषयोगः | तुला, वृषः, मीनाः च     |
| ч.    | शनिना   | शशमहापुरुषयोगः     | तुला, मकरः, कुम्भश्च    |

वस्तुतः पञ्चमहापुरुषयोगजातः जातकः राजसदृशमेव भाग्यं प्राप्नोति। प्रायः अयं पञ्चमहापुरुषयोगानां लक्षणानि प्रत्येकं फलितग्रन्थेषु दृश्यन्ते एव। यथा बृहत्पराशर-फलदीपिका-बृहत्संहिता-मानसागरी-सारावली-जातकभरणादिषु एतानि लक्षणानि वर्णितानि सन्ति।

### २.३. सुनफादयः योगः

एवमेव सुनफा, अनफा, दुरुधरादयो योगा अपि राजयोगसंज्ञकाः। यथा– हित्वार्कं सुनफानफादुरुधराः स्वान्त्योभयस्थैग्रहैः शीतांशाः कथितोऽन्यथा तु बहुभिः केमद्रमोऽन्यैस्त्वसौ।

<sup>&</sup>lt;sup>१२</sup>जातकपारिजाते ७/४९

केन्द्रे शीतकरेऽथवा ग्रहयुते केमद्रुमो नेष्यते केचित्केन्द्रनवांशकेषु च वदन्त्युक्तिप्रसिद्धा न ते॥

चन्द्राद् द्वितीये स्थाने सूर्यं विहाय पञ्चग्रहाः तिष्ठन्ति चेत् सुनफा। चन्द्राद् द्वादशे सूर्यं विहाय पञ्चताराग्रहाः तिष्ठन्ति चेद् अनफा। चन्द्राद् द्वितीये द्वादशे यदि ग्रहाः चेत् सूर्यं विहाय तदा दुरुधरायोगः।

रविं विना विधोर्वित्तरिष्फोभयगतैर्प्रहैः। सुनफा चानफायोगः क्रमाद् दुरुधराभिधः॥<sup>१४</sup> दुरुधराफलं यथा–

> द्रविणवाहनबन्धुवसुन्धरासुकयुतं सततं कुरुते नृपम्। दुरुधरातितरा जितवैरिणं सुनयनानयनाश्चललालसम्॥

### २.४. गजकेसरिराजयोगाः

गजकेसरिसंज्ञको महान् योगः कश्चन। तस्य भेदद्वयमस्ति।

१. चन्द्राद्यदि बृहस्पतिः केन्द्रे स्यात्तदा गजकेसरी योगः। तस्य योगस्य फलमपि कथितं–

केसरीव रिपुवर्गनिहन्ता प्रौढवाक् सदिस राजसवृत्तिः। दीर्घजीव्यतियशाः पटुबुद्धिस्तेजसा जयति केसरियोगे॥ 🕫

२. यदि गुरुशुक्रबुधा नीचङ्गता अस्तमिताश्च वा न भवेयुस्तैश्चन्द्रश्च दृष्टः स्यात्तदापि गजकेसरिनामको योगः। <sup>१७</sup>

लग्नाचन्द्राद्वा यदि केन्द्रे शुभग्रहदृष्टो युतो वा भवेत्तथा स च नीचास्तङ्गतः शत्रुदृष्टश्च न स्यात्तदा गजकेशरी योगः । परन्त्वत्र मुम्बैसंस्करणस्यैव लक्षणमुचितम्। अस्यैव लक्षणस्य जातकपारिजातादिग्रन्थेषु समुल्लेखात्। "

अत्रोत्पन्नो नरो मेधावी तेजस्वी गुणसम्पन्नो राजप्रियकरो धनवान् च भवति। एवमेव पारिजातादयो राजयोगाः ग्रन्थेषु उपलभ्यन्ते।

<sup>ः</sup> बृहज्जातके १३/३

<sup>&</sup>lt;sup>१४</sup>बृहत्पाराश्ररहोराशास्त्रे ३८/७

<sup>&</sup>lt;sup>१५</sup>जातकाभरणे चन्द्रगोलाध्याये ५

१६फलदीपिकायाम् ६/१६

<sup>&</sup>lt;sup>२७</sup>बृहत्पाराशरहोराशास्त्रे, मुम्बैसंस्करणे २२/१-२ अत्र काशीसंस्करणे भेदो दृश्यते।

<sup>%</sup>तत्रैव काशीसंस्करणे ३६/३

<sup>&</sup>lt;sup>१९</sup>जातकपारिजाते ७/११३

दृष्टियोगमधिकृत्य राजयोगबलम् इत्थम्-

- १. पूर्णदृष्टौ सति पूर्णयोगोऽर्द्धदृष्टौ सति चार्द्धयोगः पाद्दृष्टौ तु पाद्योगो राजयोगो भवतीति भावः।
- २. लग्नसप्तमस्थानयोरिप विशेष उक्तः। लग्नसप्तमयोर्ग्रहः राजयोगप्रदः। अस्य नवांशद्रेष्काणलग्नयोरिप विचारो विधेयः। तत्रापि लग्नसप्तमसम्बन्धवैशिष्टां राजयोगप्रदम्। अस्य स्वोच्चादिकस्थत्वे त्वन्यदिप महत्त्वमिति।
- ३. राशिहोराद्रेष्काणनवांशत्रिंशांशेष्वेतेषु षड्वर्गबलद्योतकलम्ना यद्येकेनैव ग्रहेण दृष्टाः युताः वा भवेयुः तदा राजयोगो जायते।
- ४. लग्नं पश्यन्तः सर्वे ग्रहाः शुभफलप्रदा। यदि नीचग्रहोऽपि लग्नस्थो लग्नं वा पश्येत्तर्हि राजयोग उच्यते।
- ५. लग्ने द्वितीये च शुभग्रहयुते, तृतीये च पापान्विते, चतुर्थे च शुभग्रहाश्रिते नरो राजा वा तत्समो जायते।
- ६. चन्द्रगुरुशुकान्यतम एकोऽपि ग्रहः स्वोच्चस्थो द्वितीयभावगश्च स्यात्तदा राजयोगो वाच्यः।
- ७. केन्द्रेषु शुभग्रहेषु तृतीयषष्ठैकादशेषु च पापेषु हीनवंशजोऽपि राजा भवति।

यदि ग्रहत्रयमुच्चस्थं जन्मकाले स्यादथवा ग्रहाणां चतुष्टयं पञ्चकं वा स्वोच्चित्रकोणगं भवेत्तदाप हीनवंशजोऽपि राजा भवति। यदि ग्रहाणां षद्कमुच्चस्थं स्यात्तदा चक्रवर्ती राजा भवति।

एवं प्रकारेण दृष्टयोगाः ग्रन्थेषु विराजन्ते। विषयेऽस्मिन् रामायणोक्तम् एकं प्रसिद्धम् उदाहरणम् अत्र प्रस्तूयते। रामस्य जन्म चैत्रमासे शुक्कपक्षे नवम्यां तिथौ पुनर्वसुनक्षत्रेऽभूत्। तस्मिन् काले कर्कलग्नमासीत्। पञ्चग्रहा उच्चस्था आसन्। चन्द्रेण सह बृहस्पतिः लग्ने वर्तते स्म।

ततश्च द्वादशे मासे चैत्रे नाविमके तिथौ॥ नक्षत्रेऽदितिदैवत्ये स्वोच्चसंस्थेषु पञ्चसु। ग्रहेषु कर्कटे लग्ने वाक्पताविन्दुना सह॥ प्रोद्यमाने जगन्नाथं सर्वलोकनमस्कृतम्। कौसल्याऽजनयदु रामं दिव्यलक्षणसंयुतम्॥

अत्र पश्चग्रहाः रविभौमरानिगुरुशुकाः क्रमेण मेषमकरतुलाकर्कमीनराशिषु उच्चस्था आसन्। चन्द्रः स्वगृहे कर्कराशौ वर्तते स्म। यथोक्तं तिलकव्याख्याने

<sup>&</sup>lt;sup>≈</sup>रामायणे बालकाण्डे १८/८-१०

रविभौमश्चिनगुरुशुकाः यथाकमं मेषमकरतुलाकर्कमीनेषु उचस्थाः। सचन्द्रगुरुः कर्कलग्ने प्रोद्यमाने जातकः रामतुल्यो राजा भवति।

पञ्चग्रहाणामुच्चस्थित्या प्रबलराजयोगत्वात् अत्र चत्वारोऽपि भ्रातरः राज्यलक्ष्म्या संयुक्ताः जाताः। यथोक्तं फलदीपिकायाम्—

> त्र्याद्यैः खेटैः स्वोच्चगैः केन्द्रसंस्थैः स्वर्क्षस्थैर्वा भूपतिः स्यात्प्रसिद्धः। पञ्चाद्यैस्तरेन्यवंशप्रसूतोऽप्युर्वीनाथो वारणाश्चौघयुक्तः॥ स

अपि च भरतस्य जन्म पुष्यनक्षत्रे मीनलग्ने चाऽभवत्। आश्लेषानक्षत्रे कर्कलग्ने एवञ्च उच्चस्थिते सूर्ये लक्ष्मणशत्रुघ्नौ जातौ। यथोक्तम्—

पुष्ये जातस्तु भरतो मीनलग्ने प्रसन्नधीः। सार्पे जातौ तु सौमित्री कुलीरेऽभ्युदिते रवौ॥

अत्रापि ग्रहाणामुच्चत्वं दृश्यते। वराहिमिहिराचार्यकृतबृहज्जातकग्रन्थस्य टीकायां भट्टोत्पलेन स्वल्पजातकस्य वचनम् इत्थम् उपस्थापितम्–

> त्रिप्रभृतिभिरुचस्थैर्नृपवंशभवा भवन्ति राजानः। पञ्चादिभिरन्यकुलोद्भवाश्च तद्वचिकोणगतैः॥ \*

इयं भूमिः वीरप्रसूः। सा प्रजापालनाय देशवृद्धये च न केवलं वीरपुराषान् जनयति अपि तु वीराङ्गना अपि प्रसूते। जातकशास्त्रेऽपि न केवलं पुरुषाणाम् अपि तु स्त्रीणां च राजयोगा वर्ण्यन्ते। तद्यथा–

राजामात्यवराङ्गना यदि शुभे कामं गते कन्यका। मारस्थे तु शुभत्रये गुणवती राज्ञी भवेद् भूपतेः॥ चन्द्रादस्तगृहोपगः शुभकरो राज्यास्पदं यच्छति॥

### २.५. स्त्रीणां राजयोगफलम्

इमे राजयोगाः रमणीनां कृते चक्रवर्त्तिगृहिणीपदं प्रयच्छन्ति। यथा— जङ्घे रम्भोपमे यस्या रोमहीने च वर्तुले। मांसले च समे स्निग्धे राज्ञी सा भवति ध्रुवम्॥

<sup>&</sup>lt;sup>२१</sup>तत्रैव तिलकव्याख्यानम्

२२फलदीपिकायाम् ७/१

<sup>&</sup>lt;sup>२३</sup>रामायणे बालकाण्डे १८/१५

२४ बृहज्जातकस्य भट्टोत्पलटीकायाम्

२५जातकपारिजाते १६/३४

एकरोमा प्रिया राज्ञो द्विरोमा सौख्यभागिनी॥

अस्यामाशयः यासां रमणीनां जङ्घे रोमरिहते कद्लीस्तम्भोपमवर्तुले च वर्तेते तत्र जङ्घयोः मांसलता स्निग्धता समताऽपि यदि स्यात् तर्हि सा स्त्री निश्चितमेव राज्ञी भवति। यासां युवतीनां करे पाणितले वा मत्स्यस्वस्तिकवेदिकाव्यजनकशङ्खातपत्रकमलिचहं वर्तते ताः अपि राज्ञ्यः भवितुमर्हन्ति।

> मत्स्यस्विस्तिकवेदिकाव्यजनकैः शङ्खातपत्राम्बुजैः। पादे पाणितलेऽथवा युवतयो गच्छन्ति राज्ञीपदम्॥ क

सामुद्रिकशास्त्रेऽपि रमणीनामङ्गलक्षणवशाद् राजयोगः विचार्यते। सामुद्रिकरहस्ये चकवर्त्तस्त्रीणां लक्षणम् इत्थं प्रोक्तम्–

> चकवर्त्तिस्त्रियाः पाणौ नद्यावर्तप्रदक्षिणः। शङ्खातपत्रकूर्मा नृपमातृत्वसूचकाः॥ ४

यासां स्त्रीणां बालिकानां वा पाणौ दक्षिणावर्त्तमण्डलचिह्नं स्यात् ताः चक्रवर्त्तिनः राज्ञः स्त्रियः भवेयुः। यासां करे च शङ्खच्छत्रकूर्मादिचिह्नं स्यात् ताः नार्यः राजमातरः भवन्तीत्युक्तम्।

### २.६. नीचभङ्गराजयोगः

कदाचित् केचन योगाः नीचस्थितस्य ग्रहस्य अशुभफलप्रदत्वं नाशयन्ति। इमे योगा नीचभङ्गराजयोगाः कथ्यन्ते। यथा कुण्डल्यां यः ग्रहः नीचस्थः वर्तते स यं राशिम् अधितिष्ठति तस्य राशेः अधिपतिः अथवा नीचस्थग्रहस्य उच्चक्षेत्रस्य अधिपतिः यदि कुण्डल्यां चन्द्राधिष्ठितराशेः केन्द्रे वर्तते तदा नीचत्वं तस्य ग्रहस्य भज्यते। तद्यथा–

> नीचस्थितो जन्मनि यो ग्रहश्च तद्राशिनाथश्च तदुचनाथः। स चन्द्रलग्नाद्यदि केन्द्रवर्ती राजा भवेद्धार्मिकचक्रवर्ती॥

२६भावकुतूहले १०/१८-१९

<sup>&</sup>lt;sup>२७</sup>बृहत्संहितायां ७०/१०

<sup>॰</sup> सामुद्रिकरहस्ये प्रमादलक्षणे २५

<sup>&</sup>lt;sup>२९</sup>सर्वार्थचिन्तामणिः ९/१३

#### ४. राजभङ्गयोगाः

यदा प्राचीनाचार्ये राजयोगाः वर्णिताः तथैव राजभङ्गयोगा अपि कृताः। यथा-

> कर्मस्थानाधिपे षष्ठे व्यये चाष्टमसंयुते। नीचे वा शत्रुगे वापि राजयोगस्य भङ्गदः॥ कर्मस्थानाधिपे यस्य तृतीये पापसंयुते। पापखेचरसम्बन्धे राजयोगस्य भङ्गदः॥ धर्मकर्मसमाधीशौ नीचे वा पापसंयुतौ। तावुभौ रिपुणा दृष्टौ राजभङ्गस्तदा भवेत्॥

योगनिरूपणे ग्रहयोगानां बलाबलत्वं द्रष्टव्यम् अर्थात् शास्त्रोक्तषङ्गलचेष्टाबलरिश्मबलानामपि विचारो विधेयस्ततश्च राजयोगादीनां बलाबलत्वंनिरीक्षणपुरस्सरं यः फलादेशः क्रियते स बलीयान् भवतीति स्पष्टम्।

#### ५. उपसंहारः

अनेनेदं सिध्यित यत् प्राचीनकालाद् एव राजयोगानां नाभसादियोगानाश्च चर्चा त्रिस्कन्धज्यौतिषे प्रचलित यत्र गर्गपराशरजैमिन्यादयः महर्षयः मूर्धन्यरूपेण गण्यन्ते। पौरुषेषु वराहिमिहिरस्यैव प्रमुखत्वम्। तेन न केवलं बृहज्जातके राजयोगादीनां योगानां चर्चा कृता अपि तु संहिताग्रन्थे बृहत्संहितायामिप पञ्चमहापुरुषयोगानां जातकयोगानामुल्लेखो विस्तरेण फलकथनपूर्वको विहितः। बृहज्जातकेऽपि एकादशात् चतुर्दशं यावद् अध्यायाः क्रमेण राजयोगनाभसयोगचन्द्रयोगद्विग्रहयोगनाम्ना दृश्यन्ते।

सारावल्यामिप कल्याणवर्मणा त्रयोद्श-चतुर्दश-एकविंश-पञ्चत्रिंश-सप्तत्रिंश-नवत्रिंशा अध्यायाः चन्द्रयोगसूर्ययोगनाभस-योग-राजयोग-पञ्चमहापुरुषयोग-राजयोगभङ्गनाम्नाऽङ्किताः सन्ति।

जातकपारिजाते वैद्यनाथाचार्यमहोदयेन सप्तमेऽध्याये राजयोगनामके सर्वेषां नाभसचान्द्रसौरादियोगानां विशदं वर्णनं कृतमस्ति।

सर्वार्थिचिन्तामणिकारेण वेङ्कटेशेन नवमोऽध्यायो राजयोगनाम्नाऽङ्कितः। एवमेव जातकादेशमार्गदैवज्ञाभरणादिग्रन्थेष्विप विद्यते। फलितज्योतिष-विवेचनात्मके बृहत्पराशरसमीक्षानामके ग्रन्थे अन्यदिप वैशिष्टां कथितम्। यदीमे

<sup>&</sup>lt;sup>३</sup>॰दैवज्ञाभरणे ६८-७०

राजयोगा कलौ विप्राणां भवेयुस्तदा तेषां राजशासनादिकं न भवति। केवलं ते विप्राः यज्ञयागकर्मनिष्ठाः सन्तः श्रीधनैर्युक्ताः भवन्ति। शूद्रादयो हेच्छधर्मिणश्च राजयोगेषु सत्सु राजयोगयुक्ताः कलियुगे भवन्ति। यथा–

> शूद्रादयः कलौ राजधर्मिणो स्रेच्छधर्मिणः। विप्राश्चेच्छीधनैर्युक्ता यज्ञकर्मक्रिया रताः॥ ः

अत्र राजयोगान्तमभिप्रायोऽपि ज्योतिषरत्नाकरकारेणैवं लिखितम्। यद्राजयोगस्य नृपस्योपाधिरिति। अपि राजयोगस्य अयम् अभिप्रायः यद् राजयोगयुक्तो मनुष्यः स्वजीवने सांसारिकसुखद्रव्यादिविषये साफल्यम् उपयास्यतीति। साफल्यस्यापि न्यूनाधिक्यं ग्रहाणां बलाबलाश्रितमिति भावः।

#### \* \* \*

### उपयुक्तग्रन्थसूची

१. झा, सीतारामः (सम्पा.). (२००१). वराहमिहिराचार्यविरचितं बृहज्जातकम्, वाराणसी. ज्योतिष प्रकाशन।

<sup>&</sup>lt;sup>२२</sup>बृहत्पाराशरहोराशास्त्रे उत्तरभागे ४/४१

### महामायास्वरूपम् दिलीपपण्डा\*

#### प्रबन्धसारः

पुरो दृश्यमानं जगिद्दं केनिचत् सृष्टमिति सुतरामेव भवित प्रमाणितम्। साक्षादीश्वर एव जगत्स्रष्टा। स एव क्रचित् पुरुषः कृचिच्च नारीति तन्माहात्म्यम्। नारीरूपेण संस्तूयमाना सा आद्याशक्तर्महामायेति वर्ण्यते। सा हेतुः समस्तजगतामित्युच्यते। वैष्णवतन्त्रेऽपि श्रीराधिका श्रीकृष्णस्य ह्णादिनी शक्तिरिति वर्णिता। अतः पूर्ववादिनां मते ईश्वरस्यैव जगत्कारणत्वं, तच्छक्तेः कारणत्वं तृत्तरवादिनां मतम्। परन्त्वैश्वरी या शक्तिस्तथा नारीरूपा तस्य या शक्तिस्तस्याः स्वरूपं किमित्युक्ते प्रकृतिरिति सांख्यविदः, माया ब्रह्मोति वा वेदान्तिन, एवमन्येऽपि प्रस्थानान्तरानुगामिनो विविधं गदन्ति गाधिगरा। अतः सांख्यप्रोक्ता प्रकृतिः किं महामाया उत वेदान्तशास्त्रसम्मता माया एव सेति सत्यामि विप्रतिपत्यां श्रीमार्कण्डेयपुराणोक्तं सप्तशतीस्तोत्रनामकं देवीमाहात्म्यमाश्रित्यैव तत्स्वरूपं रूप्यते।

कुञ्चीशब्दाः— महामाया, ब्रह्म, शब्दशक्तिः, प्रकृतिः, फलगतिः, विष्णुमाया, देवी।

येयं शक्तिस्वरूपाद्याशक्तिर्महामाया तस्या उल्लेखः साक्षात् श्रुतौ तथा तदाश्रित्य पल्लिवितेषु साङ्ख्यादिदर्शनग्रन्थेष्वपि प्राप्यते। क्वचिन्नामैकत्वेपि स्वरूपवैभिन्न्यकथनं न दुर्लभम्। अन्ततः पयसामर्णव इव तत्त्वमद्वैतमेकं वै समागच्छति न वेति विचारपथमवगाहते गृढं तत्स्वरूपम्।

ननु कस्तावद् महामायाशब्दस्यार्थ इति जिज्ञासायां वाचस्पत्यं क्रमति— 'अन्यस्मिन्नन्यधर्मावभासो हि माया। सर्वजगन्मूळत्वादस्या महत्त्वम्। जगत्कारणभूतायामविदायायां तद्धिष्ठात्र्यां दुर्गायाञ्च महामाया हरेश्चेषा यया संमोद्धते जगदि'ति। एवं महामायाशब्दस्य दुर्गार्थः कोषग्रन्थान्तरेषूपळभ्यते। शब्दकल्पद्भमानुसारं महामाया दुर्गा इति शब्दरत्नावळी। महती माया चार्थान्तरम्। अस्या मायाया जगत्कारणत्वात् सर्वजगन्मूळत्वादु महत्वम्। तस्मादु महामाया मायाधीश्वरीति साक्षादु

<sup>\*</sup>अध्यापकः, संस्कृतविभागे, आरामवाग्-गार्लस्-कलेज इत्यस्य महाविद्यालयस्य

मायेति वा वक्तुं शक्यते। गौर्य्यपर्णाकालीपरमेश्वर्यादीनि तस्या अभिधान्तराणि। अतः साक्षात् तस्यास्तथा तच्छक्तेर्मायाया जगत्कारणत्वं तु प्रमाणितम्।

अस्याः शक्तिरूपाया महामायाया उल्लेखो वेदेषूपलभ्यते। ऋग्वेदीयं देवीसूक्तं, सामवेदीयं रात्रिसूक्तं तत्र प्रमाणतां भजते। 'अम्भृणस्य महर्षेर्दृहिता वाङ्मान्नी ब्रह्मविदुषी स्वात्मानमस्तौत्। सिचत्सुखात्मकः सर्वगतः परमात्मा देवता। तेन ह्येषा तादात्म्यमनुभवन्ती सर्वजद्रयूपेण सर्वस्याधिष्ठानत्वेन चाहमेव सर्वं भवामीति स्वात्मानं स्तौति' इति भाष्यवचनम्। विश्वानि भूतजातान्यपि तयैवोत्सृज्यते। "अहमेव वात इव प्रवाम्यारभमाणा भुवनानि विश्वा''(ऋग्वेदस्य १०.१२५.८) इति। अतोऽत्र साक्षाद् महामाया एव जगत्कारणत्वेन वर्णिता। परन्तु सा तु नित्या परमात्मस्वरूपा ब्रह्मरूपा वा। प्रथममण्डलस्यास्यवामीयसूक्तेऽपि गौरीत्यभिधा काचित् प्राप्यते। तस्यापि वर्षणकर्तृत्वेन द्विपदादिभूतस्रष्टृत्वेन वर्णनं समुपलब्यम्—

गौरिर्मिमाय सिललानि तक्षत्ये कपदी द्विपदी सा चतुष्पदी। अष्टापदी नवपदी बभृवुषी सहस्राक्षरा परमे व्योमन्॥(ऋग्वेदस्य १.१६४.४२)

अत्र गौरी गरणशीला माध्यमिका वाक्। केचिच 'गौरिगरणशीला-शब्दब्रह्मात्मिका वाक्' इति वदन्तीति ब्रह्मात्मिकायास्तस्या नित्यत्वम्। स्वरूपतोऽभिन्ना ब्रह्मात्मिका सा वाचा निरूप्यते इति रूपवैभिन्न्यमात्रम्।

एवं न केवलं संहिताभागे अपि तु आरण्यकेऽपि अस्या महामायाया उल्लेखः प्राप्यते। तत्रापि देवी महामाया वरदास्मदभीष्टप्रदा। जगत्कारणस्य परमतत्त्वस्य ब्रह्मण उपदेशलाभार्थं तस्याह्वानम्। सा तु च्छन्दोमाता सरस्वती पापहारिणी साक्षाद् ब्रह्ममय्येव। भक्तानुकम्पप्रदानार्थमेव तस्या विग्रहधारणम्। अत आरण्यकानुसारमपि जगत्कारणीभूता महामाया तु ब्रह्मात्मिका नित्येति वक्तं शक्यते। तथा च मन्त्रः—

आयातु वरदा देवी अक्षरं ब्रह्मसम्मितम्। गायत्री च्छन्दसां मातेदं ब्रह्म जुषस्व मे॥ यद्ह्य कुरुते पापं तद्ह्यात् प्रतिमुच्यते। यद्गात्रियां कुरुते पापं तद्रत्रियात् प्रतिमुच्यते॥ सर्ववर्णे महादेवी सन्ध्याविद्ये सनस्वति॥(तैत्तिरीयारण्यके) इति।

तैत्तिरीयारण्यकस्य याज्ञिकोपनिषद्यपि समाम्नातैका दुर्गागायत्री– कात्यायनाय विद्महे कन्याकुमारि धीमहि। तन्नो दुर्गिः प्रचोदयादिति॥

भाष्यकारस्याचार्स्य सायणस्य मते अभिन्नार्थमेव दुर्गिः दुर्गेति पदद्वयम्। अतोऽत्रापि आद्याशक्तिः महामाया प्राणिनां प्रचोदियत्रीति सङ्कीर्त्यते। ब्रह्म सत्यं जगन्मिथ्येति उपनिषचिन्तनम्। अतोऽन्यस्य कस्यापि तत्त्वतः स्वीकारो न वेदान्तसम्मतः। तस्मात् का कथा महामायाया इति चेत् सामवेदीयकेनोपनिषत् तत्प्रामाण्यं प्रमाणयति। देवासुरयोः सङ्ग्रामे ब्रह्मशक्तिद्वारेव सत्यामपि देवानां विजित्यां स्वशक्तिद्वारेव ते विजितवन्त इत्यासीत्तेषामिभमानः। तद्पनोदनाय यदा ब्रह्मणाद्भुतमूर्त्तमाश्रित्याविर्भूतं तदापगतशक्तिमतोः पवनपावकयोः प्रस्थितयोश्च्छद्मवेशाश्रितस्येन्द्रस्यागमने प्रस्थानं चकार ब्रह्म। तदेन्द्रोऽवलोकयामास सुशोभनामुमां हैमवतीम्। व्यज्ञापयच तेषां देवानां ब्रह्मशक्तिद्वारा विजितिवार्ताम्। अतो ब्रह्मणः शक्तिरेव तेषां विजयकारणम्। अतोऽत्र महामायैव ब्रह्मणः शक्तिर्या उमाहैमवतीरूपेण प्रकाशितेति राद्धान्तः। कृष्णयजुर्वेदस्य तैत्तिरीयारण्यकस्य नारायणोपनिषदि महामाया परमात्मनापि दृष्टा इति वैरोचनीपदेन भणिता। तथा चाम्नातम्-

तामाग्निवर्णां तपसा ज्वलन्तीं वैरोचनीं कर्मफलेषु जुप्टाम्। दुर्गां देवीं शरणमहं प्रपद्ये सुतरसि तरसे नमः॥

किन्तुं सा महामाया परमात्मभूता नित्येति विस्मयावहं तत्स्वरूपम्। साङ्ख्यायनगृह्यसूत्रे भद्रकालीरूपेण, हिरण्यकेशीगृह्यसूत्रे भवानीरूपेण, वाजसनेयी-संहितायाञ्च अम्बिकारूपेणाद्याशक्तिर्महामाया समाम्नाता या भक्तजनाभीष्टप्रदा काचित् शक्तिरित्युदीरिता। मुण्डकोपनिषद्यपि कालीकराल्यादीनि विविधान्य-भिधानानि प्राप्यन्ते। परन्तु तान्यश्रेर्लेलिहानजिह्यात्वेन वर्णितानि।

काली कराली च मनोजवा च सुलोहिता या च सुधूम्रवर्णा। स्फुलिङ्गिनी विश्वरुचि च देवी लोलियमाना इति सप्तजिह्वाः॥ इति।

एतासां यद्यपि जगत्कारणत्वं नास्त्याद्याशक्तिवत्तथापि दाहिकाशक्तिस्तु वर्तत एव ययाग्निदेवेन स्वकीयं कार्यजातं निष्पाद्यत इति तच्छक्तेरेव प्राधान्यम्। सुतसंहितायामपि महामायाया उल्लेखः प्राप्यते। तत्र सा पार्वती परमा इत्युच्यते। सा तु ब्रह्मविद्यारूपिणी। तथा हि उच्यते–

> पार्वती परमा विद्या ब्रह्मविद्या प्रदायिनी। विशेषेणैव जन्तूनां नात्र सन्देहकारणम्॥ इति।

पुराणेषु जगत्कारणत्वेन महामायायाः करणत्वं यथा स्वीकियते तद्वत् सांख्यप्रोक्तायाः प्रकृतेरपि कारणत्वं स्वीकयते। विषयेऽस्मिन् सत्यमेव दृश्यते पुराणेषु विप्रतिपत्तिः। मत्स्यपुराणे साक्षात् मत्स्येनोच्यते–

सत्त्वं रजस्तमश्चैव गुणत्रयमुदाहृतम्। साम्यावस्थितिरेतेषां प्रकृतिः परिकीर्तिता॥ केचित् प्रधानमित्याहुरव्यक्तमपरे जगुः। एतदेव प्रजासृष्टिं करोति विकरोति च॥ गुणेभ्यः क्षोभमाणेभ्यस्त्रयो देवा विजज्ञिरे। एका मृर्तिस्त्रयो भागा ब्रह्मविष्णुमहेश्वराः॥ इति।

अतः सत्वरजस्तमसां साम्यावस्था एव प्रकृतिरित्युच्यते। प्रकृतिरेवेयं प्रधानमिति केचन निगदन्ति, केषाञ्चिन्नये पुनिरयमव्यक्तमित्युच्यते। अस्याः प्रजास्त्रष्ट्रीत्वं संहर्त्रीत्वं च ख्याप्यते। गुणत्रयस्य क्षुद्धायामवस्थायामेव देवत्रयस्याविर्भावो जायते। परन्तु एकस्या व मूर्तेर्ब्रह्मविष्णुमह्श्वररूपेण भागत्रयं भवतीति नृतनं चिन्तनम्। अतो महामायावत् प्रकृतेरिप जगत्कारणत्वात् प्रकृतिरेव महामायिति वक्तं शक्यते। तस्या एव पुरुषिवग्रहाः ब्रह्मादिरूपेण प्रकाशिताः। ब्रह्मवैवर्तपुराणस्य प्रकृतिखण्डेऽपि(२.६६.७–१०) महाशक्तिमूलप्रकृतेरेव विश्वमुत्पन्नं तथा सा एव विश्वप्रपञ्चस्य सारभूता परा सत्तेत्यान्नातम्। परन्त्विग्नपुराणानुसारं जगत्स्रष्टृत्वं संहारकारित्वं स्वीकर्तुं न शक्यते। तत्राग्निरुवाच—

जगत्सर्गादिकं क्रीडां विष्णोर्वक्ष्येऽधुना शृणु। स्वर्गादिकृत्स स्वर्गादिः सृष्ट्यादिः सगुणेऽगुणः॥ ब्रह्माव्यक्तं समग्रेऽभूत्र यं रात्रिदिनादिकम्। प्रकृतिं पुरुषं विष्णुं प्रविश्याक्षोभयत्ततः॥ स्वर्गकाले महत्तत्त्वमहत्कारस्ततोऽभवत्। वैकारिकस्तेजसश्च भूतादिश्चेव तामसः॥(अग्निपुराणस्य १३.१-३)

अतो भगवान् विष्णुरेव सृष्टिस्थितिसंहारकर्मकारको वर्तते। प्रकृत्या निर्गुणत्वेऽपि सर्गकाले सगुणत्वं तस्य सङ्गच्छते एव। उत्पत्तः प्रागव्यक्तब्रह्मणो विद्यमानत्वाद् वियद्रात्रिदिवसादीनामविद्यमानत्वाचोत्पत्तिवेलायां परमपुरुषो विष्णुरेव प्रकृतिं प्रविश्य तां शुशुभे। तदा तस्या महदादीनामृत्पत्तिरभवत्। अतोऽत्र प्रकृतिनं जगत्कारणं परन्तु पुरुषरूपधारिणो विष्णोरेव तत्कारणत्वं समस्ति, सैव नार्य्यवस्थायां महामायेति कथ्यते, तस्या अपि प्रकृत्या निर्गुणत्वदर्शनादुत्पत्तिदशायां सगुणत्वावलोकनाच। कूर्मपुराणे पुनः किश्चिद्धित्रत्रं समवलोकितम्। यद्यपि ततिर भगवतो विष्णोरवतारस्य कूर्मस्यैव जगत्संहारकारित्वं, सर्जनकारित्वं परिपालकत्वञ्च कीर्त्यते तथापि तदर्थवादवशादेव। प्रकृत्या साक्षाद् विष्णोरेव तत्तत्कारणत्वं समस्ति। विष्णुशक्तिरेव लोकानां मोहिनी माया। अस्य प्रधानशक्तिरेव विद्यति परिगीयते। योगिजनहद्वयस्थया सत्या तयैव विद्यया माया ध्वस्यते। तस्यैव सर्वशक्ति-प्रवर्तकत्वान्नवर्तकत्वादाधारत्वादमृतिनधानत्वाच सर्वमध्यस्था सत्स्वरूपा सद्यिष्ठात्री काचित् शक्तिर्बह्मणो रूपमाश्रित्य नीडात्मकं विश्वं ससर्ज। अतो विद्यमानेऽपि जगत्कारणे पूर्वोक्ता महती माया न महामाया विद्यया तख्नंसदर्शनात्। अतो महामाया तु परब्रह्म एवेति नित्यत्वं तत्स्वरूपस्य रूपवैभिन्नयन्तूपास्तिमार्गवैभिन्न्यात्। तदुक्तं तत्र—

अहमेव हि संहर्ता संस्रष्टा परिपालकः। माया हि मामिका शक्तिर्माया लोकविमोहिनी॥ ममैव च पराशक्तिर्या सा विद्येति गीयते। नाशयामि तया मायां योगिनां हृदि संस्थितः॥ अहं हि सर्वशक्तीनां प्रवर्तकिनवर्त्तकः। आधारभूतः सर्वासां निधानममृतस्य च॥ एका सर्वान्तरा शक्तिः करोति विविधं जगत्। आस्थाय ब्रह्मणो रूपं मन्मयी सद्धिष्ठाता॥ (कूर्मपुराणस्य ४.१८-१९)

कालिकापुराणे महामायास्वरूपख्यापीनि वचांसि हि–

गर्भान्तर्ज्ञानसम्पन्नं प्रेरितं सूतिमारूतैः। उत्पन्नं ज्ञानरहितं कुरुते या निरन्तरम्॥ पूर्वातिपूर्वसंस्कारसंयातेन नियोज्य च। अहरादौ ततो मोहममत्वज्ञानसंशयम्॥ क्रोधोपयोधलोभेषु क्षिप्त्वा क्षिप्त्वा पुनः। पश्चात् कामेन संयोज्य चिन्तायुक्तमहर्निशम्॥ आमोदयुक्तं व्यसनासक्तं जन्तुं करोति या। महामायेति संप्रोक्ता तेन सा जगदीश्वरी॥(कालिकापुराणस्य १.१-४)

जननीजठरस्थितानां ज्ञानान्तःपूरितानां शिशूनां ज्ञानराहित्यसम्पादनात् पूर्वपूर्वजन्मीयसंस्कारे आबद्धानां जीवानां ज्ञाननाशकोधोपरोधलोभादिभिर्मानवानां कामासिक्तं सम्पाद्य चिन्तनामोदव्यसनासित्तसम्पादनाज्ञगदीश्वरी एव महामाया उच्यते। बृहन्नारदीयपुराणे सैव सर्वशक्तिमयी विश्वप्रसविनीति वर्णिता। तस्या एव भारतीगिरिजादीनि विविधानि नामानि—

उमेति केचिदाहुस्तां शक्तिं लक्ष्मीं तथापरे। भारतीत्यपरे चैनां गिरिजेत्यम्बिकेति च॥ दुर्गेति भद्रकालीति चण्डी माहेश्वरीति च। कौमारी वैष्णवी चेति वाराहीति तथापरे॥ इति।

देवीभागवतनये सर्वभूतेषु शक्तिरात्मरूपेणैव विराजिता। देवीपुराणानुसारं पुरुषस्तु द्विधः। तयोरेक सिचदानन्दः। अपरस्तु पराशक्तिर्माया प्रकृतिर्वा। तथापि प्रकृत्या द्वयोरेव भागयोः अभेद एव प्रतिपादितः। पावकतच्छक्त्योरिव परमपुरुषस्य परमप्रकृतेश्वाभेदः। देवीभागवतनये महामाया तु सिचदानन्दरूपिणी पराशक्तिः। अरूपाया अपि तस्या रूपधारणं तूपासककृपावर्षणार्थम्। तदुक्तं देवीभागवते—

सेयं शक्तिर्महामाया सिचदानन्दरूपिणी।

रूपं बिभर्त्यरूपा च भक्तानुग्रहहेतवे॥ इति।

अतो ब्रह्मस्वरूपवत् तत्स्वरूपमिति निश्चप्रचमेव। अतः कालिकापुराणोक्ता सा महामाया तु शुद्धा माया तथा मत्स्यपुराणोक्ता प्रकृतिरिप महामायायाः काचित् शक्तिरिति न मतद्वैधं तत्स्वरूपविषयकं सङ्गच्छते। पुनश्चात्र प्रमाणं देवीभागवतीयं वचनम्-

> यथा नटो रणं गतो नानारूपो भवत्यसौ। एकरूपः स्वभावोऽपि लोकरञ्जनहेतवे॥ तथैषा देवकार्यार्थमरूपाणि स्वलीलया। करोति बहुरूपाणि निर्गुणा सगुणानि च॥(देवीभागवते ५.८.५८-५९)

अतो नटस्यैकरूपत्वेऽपि लोकरञ्जनार्थं यथा मञ्चमध्ये विविधानि रूपाण्यवलोक्यन्ते तद्विन्नर्गुणा देवी निराकारापि देवकृत्यकरणार्थं विविधं रूपं धारयतीति महामाया ब्रह्म परमात्मा वेति निश्चिता। रुद्रयामलेऽपि महामाया परब्रह्मेति आम्नातम्— "त्वमेका परब्रह्मरूपेण सिद्धा" इति।

साङ्ख्योगन्यायवैशेषिकादिदर्शनेष्वपि जगत्कारणत्वं कस्याश्चित् स्वीकृतमेव। साङ्खनये प्रकृतिरेव जगत्कारणत्वंन स्वीकृता। पूर्वन्तु महामायाया अपि जगत्कारणत्वं प्रमाणितम्। तर्हि साङ्खप्रोक्ता प्रकृतिः किं महामायेति चेन्न, साङ्खप्रोक्ता प्रकृतिः स्वतन्त्रा। अतस्तन्नित्यतत्त्वम्। तेषां नये— 'मूले मूलाभावादमूलं मूलिम'ति। साङ्खकारिकायामपीश्वरकृष्णोनाकिलतम्— 'मूलप्रकृतिरविकृतिरि'ति। इयमेव प्रकृतिरविद्या माया अव्यक्ता इत्युच्यते। पुराणे सत्यिप प्रकृतेरुलेखे न तस्याः स्वातन्त्र्यं स्वीिकयते। तेषां नये अव्यक्तात् कस्माचित् तत्त्वात् प्रकृतिराविर्भूता। शास्त्रपरम्पराक्रमेण पर्य्यालोचनद्वारा ब्रह्मण एवाव्यक्तत्वं सङ्गच्छते, यस्माद् ब्रह्मणः प्रकृतेः पुरुषस्य वाविर्भावः। अतः साङ्खप्रोक्तायाः प्रकृतेर्जगत्कारणत्वे उदीरितेऽपि पुराणवेदान्तादिशास्त्रनये प्रकृतेः कारणं त्वव्यक्तम्। साङ्खनये प्रकृतेः कारणतायां सत्यां कारणस्यापि कारणानुसन्धानेऽनवस्थादोषोऽनिवायः। न चोभयोः प्रकृतिमहामाययोस्त्रिगुणात्मकत्वात् प्रकृतिरेव महामायेति शङ्कनीयम् , साङ्खो गुणत्रयस्य साम्यवस्था प्रकृतिरिति कथनात् पुराणे च एकस्या एव प्रकृतेः ब्रह्मविष्णुमहेश्वररूपस्योत्पत्तिदर्शनाच। या च पुनः ब्रह्मणः शक्तिर्मायेति उच्यते सा न साङ्खसम्मता। अतः यद्यपि साचेतना तथापि साङ्खनये तस्या एव जगत्कारणत्वं समस्ति, अचेतनस्यापि प्रवृत्तिदर्शनात्—

वत्सविवृद्धिनिमित्तं क्षीरस्य यथा प्रवृत्तिरज्ञस्य। पुरुषविमोक्षनिमित्तं यथा प्रवृत्तिः प्रधानस्य॥(सांख्यकारिका ५७) इति कथनात।

वैदान्तिकानां नये इयं महामायैव अनिर्वचनीयानाद्यविद्येति। शाब्दिकानां समीपं सा शब्दशक्तिरिति परिज्ञायते। अथवा परापश्यन्तीमध्यमावैखरीत्येतासु

या सूक्ष्मभूता परा वाक् सा एव महामाया इति निश्चेतुं शक्यते, वाक्सूक्ते तस्या एव परवाचः जगत्कारणत्वद्र्शनाद्, वैयाकरणानां नये शब्दब्रह्मात्मिकायास्तस्या एव नित्यत्वप्रतिपादनादनाद्यनुचार्यादिसाम्यद्र्शनाच। मीमांसका यद्यपि कर्मापूर्वोपादानसामान्यलक्षणा फलगतिरेव सा महामायेति निगदन्ति तथापि सम्पूर्णस्य तद्यापारस्यानित्यत्वद्र्शनाद् महामायायाश्च पुनः सर्वतन्त्रानुसारं नित्यत्वद्र्शनादेव ताहशी फलगतिर्न महामायेति व्याकर्तुं शक्यते। तार्किकाणां नये सा वस्तुतत्त्वावसितिसिद्धिभेदा इति कथ्यते। शैवास्तां शिवशक्तिः इति, वैष्णवास्तां विष्णुमाया इति वदन्ति।

एवं सर्वथा विचार्थ्यापि तत्स्वरूपं यावत्तन्माहात्म्यप्रतिपाद्कं चण्डीनामधेयं भुवनविख्यातं बुधजनसमाद्दतं सप्तशतीशास्त्रं न प्रमाणयति तावन्न तत् स्फुटीभवतीति स्मारं स्मारं तदाश्रयणमेवान्ततः शरणम्। आमूलात् तद्वन्थस्याध्ययनं सम्भवति चेत् तत्स्वरूपं भवति स्फुटम्। शुम्भिनशुम्भ-चण्डमुण्डादिदैत्यद्पंदलनेन तस्या अशुभशक्तिनाशित्वं प्रतिपादितम्। समग्रे प्रपञ्चे विराजमानत्वात् सर्वव्यापित्वमिप तस्या उररीकृतम्। तथा ह्युक्तम्—"आधारभूता जगतस्त्वमेके"ति।

सर्वं खिल्वदं ब्रह्म इति वचनाद्यथा ब्रह्मणः सर्वव्यापित्वं तद्वन्महामायाया अपि सर्वव्यापित्वाद् वेदान्तप्रोक्तं ब्रह्म एव महामाया। उक्तञ्च त्रय्याम् य एतां मायाशक्तिं वेद् स मृत्युं जयित, स पाप्मानं तरित, सोऽमृतत्वं च गच्छित इति। अत्र मायाशिक्तपदेन ब्रह्मरूपिणी महामाया एव वर्णिता।

महामाया एव जगत्पतेर्विष्णोर्योगनिद्रा तमःप्रधानाशक्तिर्वा। तथा च भागवते— "विष्णोर्माया भगवती यया सम्मोहितं जगत्" (भागवते १०.१२.५) इति।

तच्छक्तिप्रभावादेव सर्वे जीवा मोहाच्छन्नाः सञ्जाताः। देवी भगवती महामाया विवेकिनामपि बलाचित्तमाकृष्य तान् मोहगर्ते पातयति। अपक्रकषाययोगिनामपि सा मोहिकेत्युच्यते। तयैव विसृज्यते इदं पुरोदृश्यमानं जगत्। सेव संसारमुक्तिहेतुभूता परमा ब्रह्मविद्या सनातनी संसारबन्धकारणस्वरूपा विद्या तथा ब्रह्मविषणुमहेश्वरादीनामपीश्वरी। तथापि सप्तश्तीमन्त्रः—

सा विद्या परमा मुक्तेर्हेतुभूता सनातनी। संसारबन्धहेतुश्च सैव सर्वेश्वरेश्वरी॥(दुर्गासप्तशती १.५७-५८) इति।

सा महामाया तु जरामरणरिहता नित्या। सर्वतो दृश्यमानं जगत्प्रपश्चिमिदं तस्या विराण्मूर्तिः। सत्यिप तस्याः सर्वव्यापित्वे नित्यत्वे च देवकार्यसिद्धिनिमित्तं सा उत्पन्नेति उच्यते। अतस्तत्राम्नातम्

नित्यैव सा जगन्मूर्तिस्तया सर्वमिदं ततम्। तथापि तत्समुत्पत्तिर्बहुधा श्रूयतां मम॥ देवानां कार्यसिद्धर्थमाविर्भवति सा यदा। उत्पन्नेति तदा लोके सा नित्याप्यभिधीयते॥ (दुर्गासप्तशती १.६४-६५) इति। महामाययैव जगतः सर्गपालनसंहारादिकृत्स्नं कर्म सम्पाद्यते। तथा चायं मन्त्रः— त्वयैतद्धार्य्यते सर्वं त्वयैतत्सृज्यते जगत्।

त्वयैतत्पाल्यते देवि त्वमत्स्यन्ते च सर्वदा॥ (दुर्गासप्तश्ती १.७५-७६) इति। सृष्टिकाले सा सृष्टिशक्तिस्वरूपा पालनकाले स्थितिशक्तिस्वरूपा प्रलयकाले च संहारशक्तिस्वरूपेति कीर्तिता। सा यथा वेदान्तसम्मतमहाकालक्षमा ब्रह्मविद्या तद्वत् संसृतिकर्त्री महामायापि। तस्मात् सा महाविद्या इति महामायेति चोच्यते। सा यथा त्रिगुणात्मिका तथा त्रिगुणातीतापि। केषाश्चिद् विपश्चितां नये प्रथमचिरतस्य देवता तमोगुणप्रधाना महाकाल्येव योगनिद्रा या महामायेति उच्यते। गुप्तवतीमते तु चण्ड्यास्त्रिषु माहात्म्येषु देव्याः स्वरूपत्रयस्य कथनेऽपि तानि एकस्या एव महामायायाः प्रकाशमात्रमित्युद्धोषितम्। तदुक्तं देवीभागवते—

निर्गुणा या सदा नित्या व्यापिकाऽविकृता शिवा। योगगम्याऽखिलाधारा तुरीया या च संस्थिता॥ तस्यास्तु सात्त्विकी शक्ती राजसी तामसी तथा। महालक्ष्मीः सरस्वती महाकालीति ताः स्त्रियः॥

(देवीभागवते १.२.१९-२०)

अतः सा यदा निर्गुणा नित्या व्यापिका, अपरिणामिनी, शिवा, या च ध्यानगम्या, विश्वधारा तथा तुरीयरूपेण संस्थिता तस्याः सात्त्विकी, राजसी, तामसी शक्तिरेव महासरस्वती, महालक्ष्मीः, महाकालीति यथाकमं चोच्यते। किं बहुना? सा स्वाहामन्त्ररूपा, स्वधामन्त्ररूपा, वषद्मन्त्ररूपा च। एवम् उदात्तादिस्वरस्वरूपमातृरूपा सा अकारोकाररूपमात्रात्रयेणावस्थिता प्रणवरूपा शब्दब्रह्मरूपा च। अतस्तस्याः सर्वमयत्वमपि भवति प्रतिपादितम।

एवं सर्वत एव विचार्य्य वेदान्तशास्त्रप्रतिपादितेन ब्रह्मणा सह सर्वथा साम्यदर्शनाद् यद् ब्रह्म सा एव महामायेति प्रतिपादियतुं शक्यते। यथा एकस्यैव देवदत्तस्य पचनयाजनागमनादिक्रियाभेदेन पाचकयाजकआगन्तुकादिरूपकरणं तद्वद् ब्रह्मणो महामायाया वा नामकरणं तु विशेषोपासकसम्प्रदायाभीप्सितम्। तथा च श्रुतिः— एकं सद् विप्रा बहुधा वदन्त्यित्रं यमं मातिरिधानमाहुः इति। निरुक्तञ्च निरुक्तकारेण— महाभाग्याद् देवताया एक आत्मा बहुधा स्तूयते इति। तासां महाभाग्यादेकैकस्या अपि बहूनि नामधेयानि भवन्ति इति। तथापि केचन च्छिद्रान्वेषिणोऽतत्त्वज्ञा यदि एवं ब्र्युर्यद् वेदान्तशास्त्रेषु ब्रह्मण आविर्भावकथनाद् मुखाद्यवयवविशिष्टस्य च कस्यचिद् विग्रह्वतोरभावदर्शनात् महामायायाश्र—

ब्रह्मणस्तेजसा पादौ तदङ्गुल्योऽर्कतेजसा। वस्नाञ्च कराङ्गुल्यः कौवेरेण च नासिका॥ तस्यास्तु दन्ताः सम्भूताः प्राजापत्येन तेजसा।

नयनत्रितयं जज्ञे तथा पावकतेजसा॥

भ्रुवौ च सन्ध्यायास्तेजः श्रवणावनिलस्य च।

अन्येषां चैव देवानां सम्भवस्तेजसा रविः॥ (दुर्गासप्तशती २.१६-१८)

इत्यादिरुत्पत्तितत्त्वज्ञापकैर्मन्त्रेरुत्पत्तिप्रामाण्याद् विनाशसम्भवाच न कथमपि ब्रह्मस्वरूपसाम्यं प्रकटीकर्तुं शक्यमिति चेन्न। शुक्रशोणितसंयोगोत्पन्नस्य पाञ्चभौतिकशरीरस्योत्पत्तिविनाशभावत्वेऽप्यात्मन उत्पत्तिविनाशभावत्वमेव प्रमाणितम्। यथा श्रीकृष्णावतारे दृष्टं यद् व्याधिक्षप्तबाणेन भगवतो मांसमज्जास्थिमयशरीरस्य विनाशेऽपि न तस्य सिचदानन्दात्मकस्य नित्यस्य विनाशः। एवं महामायायामपि। तथा च गीतं गीतायां श्रीमता भगवता—

न जायते म्रियते वा कदाचिन्नायं भूत्वा भविता न भूयः।

अजो नित्यः शाश्वतोऽयं पुराणो न हन्यते हन्यमाने शरीरे॥ (गीता २.२०)

सशस्त्रविग्रहचिन्तनमपि साकारोपास्तिसौविध्यर्थम्। पुनश्चोच्यते, यथा गीतायां भगवतोद्घोषितं यत-

> यदा यदा हि धर्मस्य ग्लानिर्भवति भारत। अभ्युत्थानमधर्मस्य तदात्मानं सृजाम्यहम्॥ (गीता ४.७)

एवं महामाययापि उच्चैः निगदितम्

इत्थं यदा यदा बाधा दानवोत्था भविष्यति।

तदा तदावतीर्याहं करिष्याम्यरिसंक्षयम्॥ (दुर्गासप्तशती ११.५४-५५)

एवं सर्वथापि तयोरुभयोः साम्यदर्शनात् सा महामाया तु सिच्चदानन्दस्वरूपा इति। साधकवचनान्यप्यत्र प्रमाणपदवीं भजन्ते। तथा चोक्तं श्रीराकृष्णभगवत्पादैः यदु ब्रह्म स एव कालीति। अतो महामाया तु साक्षाद् ब्रह्मीत तदीयोक्तिः। साधकोत्तमैः रामप्रसादसेनचरणैरप्यानुभूतं यत् काली ब्रह्मोति जानन् धर्माधर्म तत्याजेति। अतो मातृस्वरूपा सा महामाया ब्रह्मैवेत्यपास्तं तत्स्वरूपकुतृहृलम्।

> या देवी सर्वभूतेषु मातृरूपेण संस्थिता। नमस्तस्यै नमस्तस्यै नमस्तस्यै नमो नमः॥ (दुर्गासप्तशती ५.७१)

> > \* \* \*

### उपयुक्तग्रन्थसूची

- १. ऋग्वेदसंहिता. (१९८३). एन्. एस्. सोन्टािक, सि.जि.काशिकार(सम्पा). पुने : वैदिक-संशोधनमण्डल।
- २. श्रीमद्भगवद्गीता. स्वामी जगदानन्द (सम्पा.). कोलकाता : उद्घोधनकार्यालयः।
- ३. श्रीश्रीचण्डी. स्वामी जगदीश्वरानन्द (सम्पा.). कोलकाता : उद्घोधनकार्यालयः।

# सुखप्रकाशविरचित-भावद्योतनिकाव्याख्यायाः परिचयः तन्मातृकासमीक्षा च नागराजभट्टः\*

#### प्रबन्धसारः

अद्वैतवेदान्तदर्शनस्य वादरूपेषु प्रकरणग्रन्थेषु चित्सुखाचार्यप्रणीता "तत्त्वप्रदीपिका" नूनं विशिष्यते। चित्सुखाचार्यस्य साक्षाच्छिष्येण सुखप्रकाशेन प्रणीता तद्याख्या भावद्योतनिका। सा प्राचीनतमा व्याख्या अद्य यावद् अप्रकाशिता भवन्ती मातृकावस्थायामेव भवतीति तु महदाश्चर्याय नः। प्रकृते प्रबन्धेऽस्मिन् मया समासेन भावद्योतनिकायाः व्याख्यानस्वरूपं, तस्यां चित्सुखीयप्रभावः, मातृकायाः सामान्यपरिचयश्च इत्येते विषयाः सप्रमाणं निरूप्यन्ते। पुनरपि तत्र प्रसङ्गसङ्गत्या मूलग्रन्थप्रणेतुः व्याख्यातुश्च देशकालकृतिपरिचयाय लेखनीं व्यापारयामि।

कुञ्चीशब्दाः— तत्त्वप्रदीपिका, भावद्योतनिका, नयनप्रसादिनी, सुखप्रकाशः, मातृका, पाठसम्पादनम् , प्राच्यमातृकागारः, मातृकासूची।

### ०.भूमिका

उपनिषन्नाम ब्रह्मविद्येति सनातनसम्प्रदायविदो वदन्ति। ब्रह्मविद्या-तत्साधनानामुपलब्धिभूमिः वेदान्तग्रन्थराशिः। अत एव भक्तिवृत्या उपनिषच्छब्देन अपौरुषेयो ग्रन्थ एव अभिधीयते। नैते अपौरुषेयग्रन्थाः पौरुषेयग्रन्थनिरपेक्षतया स्वातन्त्र्येण पुरुषबुद्धौ प्रकाशन्ते। अतः अपौरुषेयग्रन्थार्थप्रतिपत्तये चिरन्तनैः शास्त्रविद्धिः भाष्यव्याख्याटीकाटिप्पण्यादिभिः दर्शनवाङ्मयं समलङ्कृतम्। चरमपरमपुरुषार्थपरत्वाद्वेदान्तदर्शनं भारतीयदर्शनवाङ्मये विशिष्टस्थानम् अलङ्करोति। श्रुतिस्मृतिन्यायप्रस्थानप्रवर्तितं खलु इदं दर्शनम्। विषयसुखदुःखेषु मुद्यमानमुद्धर्तुकामाः सर्वे वेदान्ताः। पुरुषस्य संसारबन्ध आध्यासिक इत्येव सम्प्रदाये सम्प्रत्ययः। अतः बन्धनिवृत्तिश्च ज्ञानमात्रादेवेति वेदान्तदर्शनहृदयम्।

<sup>\*</sup>अध्यापकः, संस्कृताध्ययनविभागे, रामकृष्णमिशन्-विवेकानन्द्विश्वविद्यालयस्य, बेलुरमठस्थस्य पश्चिमवङ्गेषु – ७११२०२

मोक्षरूपा भगवती ब्रह्मविद्या प्रस्थानत्रयप्रतिपादिता ग्रन्थरूपं शब्दराशिमाश्रित्य विलसित। तादृशशब्दराशिः ब्रह्मविद्याश्रयः पौरुषेय-अपौरुषेयमुखेन भिद्यते। स च शब्दराशिः भाष्य-व्याख्या-टीका-टिप्पण्यादिना अचिन्त्यपरिमाणको वर्तते। शब्दमात्रा अप्येते ब्रह्मविद्यार्थत्वेन साधकोपकारहेतुत्वेन च प्रमाणपदवीं भजन्ते। अध्ययनाध्यापनविधावपि शब्दसमूहस्य महत्प्रामाण्यं पश्यामः।

#### १. विचारसङ्गतिः

भावद्योतिनकामातृकायाः पाठसमीक्षात्मिकायां प्रवृत्तावस्ति किञ्चिद् निमित्तम्। एकादश-द्वादशहातकयोः कालखण्डे प्रणीतोऽयं वादग्रन्थः तत्त्वप्रदीपिकेति। तद्वन्थस्य व्याख्यानरूपेण प्रत्यक्स्वरूपभगवद्विरचिता "नयन-प्रसादिनी" प्रकाशिता सती पठनपाठनसम्प्रदाये शोभतेतराम्। प्रत्यक्स्वरूपस्य जीवितकालः चतुर्दशशतकं पञ्चदशशतकं वेति हेतोः तत्काल एव नयनप्रसादिन्या अपि निश्चप्रचम्। एकादशशतके प्रणीतग्रन्थविशेषस्य व्याख्यानं पञ्चदशशतके एव कृतम्, तन्मध्यावधौ न किञ्चिद्याख्यानं विहितमिति तु परीक्षकबुद्धं नाधिरोहति। दशाधिकग्रन्थप्रणेतुः चित्सुखाचार्यस्य शिष्यप्रशिष्यपरम्पराप्रसिद्धिबलाद् व्याख्यान्तरं नूनम् अनुमेयम्।

तत्त्वप्रदीपिकायाः प्राचीनव्याख्यान्तरस्यानुमाने महदिदं लिङ्गं यत् प्रत्यक्रवरूपभगवता नयनप्रसादिन्यां मङ्गलश्लोकव्याख्याप्रसङ्गं "केचित्कारा" इति प्राचीनव्याख्याता स्मृतः। तद्यथा—"केचिद्विप्रतिपत्तीत्यादिना अवान्तरप्रयोजनस्य निर्देशः प्रत्यक्तत्त्वप्रदीपिकेति प्रधानस्यैवेति वदन्ति"। प्रत्यक्त्वरूपभगवता नयनप्रसादिन्यां स्मृतः सुखप्रकाशमुनिरेव यः चित्सुखाचार्यस्य साक्षाच्छिष्यः। सुखप्रकाशप्रणीता भावद्योतनिका तत्त्वप्रदीपिकाव्याख्या प्राचीनतमा अद्य यावद् अप्रकाशिता सती मातृकावस्थायामेव विद्यते। जीर्णमातृकास्था व्याख्येयं पाठसमीक्षणेन सम्पादनीया। अध्ययनाध्यापनविधौ पुनरानेतुं प्राचीनव्याख्या भावद्योतिनेकयं लेखनेनानेन इदम्प्रथमतया प्रकाशमानीयते।

# २. चित्सुखाचार्यस्य तत्वप्रदीपिकायाश्च परिचयः

गौडेश्वराचार्यज्ञानोत्तमशिष्यः चित्सुखः स्वकृत-प्रत्यक्तत्त्वप्रदीपिकायाम् एकादशशतककालवर्तिनं श्रीहर्षमुह्लिखति<sup>ः</sup>। खण्डनखण्डखाद्यं व्याख्याति

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup>नयनप्रसादिनी.पृ.४

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup>तत्त्वप्रदीपिका पृ.२९७

चायम्। दश-एकादशमध्यकालवर्तिन आनन्दबोधभट्टारककृतस्य न्यायमकरन्द्स्याऽपि व्याख्याम् अकरोत्। तस्माद् एकादश-द्वादशशतकयोः मध्यकाल एव (1120-1220 A.D.) चित्सुखकाल इति सिध्यति। सर्वथा चित्सुखः द्वादशशतकीय इति निश्चयः। चित्सुखस्य प्रसिद्धतमो ग्रन्थस्तु प्रत्यक्तत्त्वप्रदीपिकाऽस्ति। एषा लाघवाय तत्त्वप्रदीपिका चित्सुखीति च व्यविहयते लोके। एतस्यां चत्वारः परिच्छेदाः सन्ति। तेषु वेदान्तस्य कतिपये मुख्या विषया निरूपिताः सन्ति। तत्र चित्सुखः विस्तरेण पूर्वपक्षमतम् अनेकविकल्पकोटौ प्रथममुपस्थापयति। तद्नु सर्वानिप पूर्वपक्षतकीन् समालोचनपुरस्सरं निराकृत्य सविस्तरं सिद्धान्तं विशदयति।

#### २.१. तत्त्वप्रदीपिकाव्याख्याः

"व्याख्यानतो विशेषप्रतिपत्तिः" इति न्यायेन सर्वेषां शास्त्रग्रन्थानाम् अर्थविशेषप्रतिपत्तये तद्याख्यानमेव नूनमाश्रीयते। तत्त्वप्रदीपिकायाः प्रकाशिताः अप्रकाशिताश्च व्याख्याः मातृकायामुपलभ्यन्ते।

१. नयनप्रसादिनी— अस्या नयनप्रसादिन्या व्याख्याता प्रत्यक्स्वरूप (प्रत्यग्रूप) इति ज्ञायते। अयं प्रत्यक्प्रकाशिवद्यागिर्योश्च शिष्यः चतुर्दशशतकीय इति डा. र. तङ्गस्वामी अभिप्रेति। इयं च व्याख्या अतिप्राचीना, विस्तृता सती ग्रन्थतात्त्पर्यमाविष्करोति। सरस्वतीभवन-बनारसहस्तिलेखितपत्रादिषु एतद्याख्या नयनमोदिनी, मानसनयनप्रसादिनी, भावप्रदीपिका चेति नाम्ना प्रसिद्धा। व्याख्येयं निर्णयसागरमुद्रणालयादिषु मुद्रिता वर्तते। अस्या व्याख्याया अयं विशेषः यत् प्रतिपरिच्छेदमन्ते तत्परिच्छेदिवचारिताशेषमर्थं श्लोकेनैकेन संगृह्णाति। तद्यथा प्रथमपरिच्छेदान्ते प्रोक्तं—

विज्ञानं स्वप्रकाशं भवति च पुरुषस्तद्वपुर्भावरूपम्। ध्वान्तं मिथ्या प्रपञ्चो भ्रमभरनिलयोऽनादिभावोऽप्रबोधः॥ आरोपारोप्यसिद्धिः प्रमितिजनकताऽखण्डता स्वप्रमात्वम्। शक्तिरुक्ष्यः पदार्थान्वय इति कथिताः पौरुषयो न वेदः॥

- २. तत्त्वप्रदीपिकाव्याख्या- इयं च व्याख्या अज्ञातकर्तृका नाममात्रावशेषा वर्तते।
- भावद्योतिनका

  भावद्योतिनकाख्या व्याख्या चित्सुखाचार्यस्यैव साक्षाच्छिष्येण
  सुखप्रकाशेन विरचिता। प्राचीनतमा इयं व्याख्या।

<sup>&</sup>lt;sup>३</sup>Advaita Vedanta Literature : A Bibliographical Survey,पृ. ३६५

<sup>&</sup>lt;sup>४</sup>नयनप्रसादिनी.पृ.२८०

#### ३.भावद्योतनिका-मातृकायाः सामान्यपरिचयः

तत्त्वप्रदीपिकाव्याख्यायाः भावद्योतिनकायाः सप्त मातृकाः मातृकासूच्यां निर्दिष्टाः। तासु सप्तसु मातृकासु अद्यत्वे चतस्त्र एव मातृका मातृकागारे उपलभ्यन्ते। तास्विप मातृकाद्वयं जीर्णावस्थायामस्ति। इमाः चतस्त्रः मातृकाः मद्रपुरीस्थसर्वकारीयमातृकागारे, तिरुवनन्तपुरीयमातृकागारे च वर्तन्ते। इतराः तिस्त्रः मातृका नाममात्रावशेषा अनुपलभ्यमाना इति महदिदं दुःखस्थानम्। अधुना उपलभ्यमानानुपलभ्यमानानां मातृकाणां सकोष्ठकं सामान्यपरिचयो विधीयते।

- १. मद्रपुरीस्थसर्वकारीयमातृकागारस्था प्रथममातृका– मातृकासंख्या ३८९७। इयं तालपत्रीया मातृका। ग्रन्थलिप्यामियं लिखिता। इयं जीर्णप्राया।
- २. मद्रपुरिस्थसर्वकारीयमातृकागारस्था द्वितीयामातृका— मातृकासंख्या ५२०३। इयं कर्गजपत्रीया मातृका। देवनागरिलप्यामियं लिखिता। इयम् अजीर्णकाया।
- ३. तिरुवनन्तपुरीयमातृकागारस्था प्रथममातृका— मातृकासंख्या ६३३५। इयं तालपत्रीया मातृका। मलयाललिप्यामियं लिखिता। इयं जीर्णकाया।
- ४. तिरुवनन्तपुरीयमातृकागारस्था द्वितीयामातृका– मातृकासंख्या ६३३६। इयं तालपत्रीया मातृका। मलयाललिप्यामियं लिखिता। इयमपि जीर्णकाया।
- ५. केरलराज्यस्थनडुविलमठस्था मातृका— मातृकासंख्या १११। हस्तिनिर्मित-मातृकासूच्यां इयं मातृका उछिखिता, नाद्य यावदु उपलब्या।
- ६. तिरुवनन्तपुरीयमातृकासूचिस्था– मातृकासंख्या १११४.२७। इयं मातृका तिरुवनन्तपुरीय-मातृकागारपालकेन मुद्रणार्थं सम्पादितानां मातृकाणां सुच्यामुल्लिखिता।
- ७. तञ्जावूरस्थमहाराजरफोजिसरस्वतीमहलग्रन्थागारस्था– मातृकासंख्या 92.b। बर्नलमहाशयेन कृतायां मातृकासूच्यामस्याः निर्देशः वर्तते। किन्तु मातृकागारे सद्यः नोपलभ्यते।

एतासां मातृकाणां सविस्तृतं विवरणं कोष्टकमुखेन प्रदर्श्यते बोधसौकर्याय।

#### नागराजभट्टः

| भ्रम | उपलिक्यस्थानम्        | मातृकासङ्खा                    | जिप <u>्</u> रिः | लेखन-सामग्री | पृष्ठसंख्या प्रति- | मति-     | यतिन            | मी-     |
|------|-----------------------|--------------------------------|------------------|--------------|--------------------|----------|-----------------|---------|
|      |                       | 1                              |                  |              | 1                  | يط<br>تق | <u>च</u><br>अंक | माणम्   |
|      |                       |                                |                  |              |                    | पंक्तयः  | अक्ष-           | (स.मि.) |
|      |                       |                                |                  |              |                    |          | सीव             |         |
| ~    | सर्वकारीय-            | R.No.3897 S.R मन्यः            | मुद्धः           | ताल्पत्रम्   | 088                | 9        | 0               | 83.8x   |
|      | प्राच्यमातृका-गारः    | 1804                           |                  |              |                    |          |                 | ع<br>نو |
|      | मद्रपुरि(चेन्ने)      |                                |                  |              |                    |          |                 |         |
| n    | सर्वकारीय-            | R.No.5203 S.R देवनागरी         | देवनागरी         | कर्गजपत्रम्  | 386                | 9        | 2               | %°.%X   |
|      | प्राच्यमातृका-गारः    | 2640                           |                  |              |                    |          |                 | o<br>∞  |
|      | मदपुरि (चैन्ने)       |                                |                  |              |                    |          |                 |         |
| m    | तिरुवनन्तपुरीयमातृका- | Mss.No.12400A                  | मलवालम्          | ताल्पत्रम्   | 3000               | ı        | ı               |         |
|      | गारः तिरुवनन्तपुरम्   | S.R 6335                       |                  |              | (यन्धाः)           |          |                 |         |
| 20   | तिरुवनन्तपुरीयमातृका- | Mss.No.12765A <b>н</b> ल्यालम् | मलवालम्          | ताल्पत्रम्   | 3400               | ı        | ı               |         |
|      | गारः तिरुवनन्तपुरम्   | S.R 6336                       |                  |              | (यन्थाः)           |          |                 |         |

मातुकाविवरणकोष्ठकम् (सर्वत्रापि कर्ता सुखप्रकाश इति अवधेयम्)

### ३.१. सुखप्रकाशमुनेः व्याख्यातुः संक्षिप्तपरिचयः

भावद्योतिनकायाः तत्त्वप्रदीपिकाव्याख्यायाः प्रणेता अयं सुखप्रकाशः चित्सुखस्य साक्षादेव शिष्य इति गम्यते। अधिकरणरत्नमालायां "चित्सुखाख्यनखरायुधं नुम" इति, भावद्योतिनकाया मङ्गलक्षोके "चित्सुखाख्यमुनिपुङ्गवगीर्विलासान् वाचस्पतिः परिमह क्षमते विवेक्तुम् " इति च वचनं तत्र महत् प्रमाणम्। "सुखप्रकाशयतिनं तं नौिम विद्यागुरुमिति" अमलानन्देन वन्दितोऽयं सुखप्रकाशः अमलानन्दस्य गुरुः इत्यवगम्यते। अमलानन्देन आनन्दात्मयतीश्वरं तमिनशं वन्दे गुरूणां गुरुमिति निर्दिष्टत्वात् सुखप्रकाश आनन्दात्मयतीऽपि शिष्य इति आनन्दिगिरिरिप सुखप्रकाशशिष्यो भवितुमर्हति। एतेनायं त्रयोदशशतकीय (1200-1300 A.D) इति निश्चप्रचम्। "

#### ३.१.१. सुखप्रकशप्रणीतग्रन्थाः

- १.अधिकरणमाला– ब्रह्मसूत्रवृत्तिरूपोऽयं ग्रन्थः।
- २.तत्त्वप्रदीपिकाव्याख्या- भावद्योतनिका
- ३.न्यायापदेशमकरन्दव्याख्याविवेचनी- न्यायमकरन्दग्रन्थस्य व्याख्यात्मकः।
- ४.न्यायदीपावलीतात्पर्यटीका

#### ३.२. भावद्योतनिकाव्याख्यायाः स्वरूपम्

भावद्योतिनकेति व्याख्येयं प्राचीनतमा नातिसंक्षिप्ता नातिविस्तृता च वर्तते। न्यूनशब्दप्रयोगेण महार्थप्रतिपादनपरा इयं व्याख्या। भावद्योतिनकाव्याख्या प्रसन्नगम्भीरा, तत्वप्रदीपिकाग्रन्थार्थप्रकाशिका, अद्वैतशास्त्रव्युत्पादिका च वर्तते। व्याख्यालक्षणं तु अभियुक्तैर्लक्षितं यथा—

पदच्छेदः पदार्थोक्तिः विग्रहो वाक्ययोजना। पूर्वपक्षसमाधानं व्याख्यानं पञ्चलक्षणम्॥

ग्रन्थव्याख्याता सन्धिविच्छेदादिना पदच्छेदं प्रदर्शयेत्। तत्र प्रकरणादिप्रमाणमाश्रित्य पदानामर्थः वक्तव्यः। ग्रन्थे अपेक्षितानां समस्तपदानां विशिष्टविग्रहो विधेयः। पदानां, वाक्यानां च अन्वयप्रदर्शनमुखेन वाक्यार्थः, प्रकरणार्थश्च निरूपणीयो भवेत्। ग्रन्थोक्तपूर्वपक्षाक्षेपं प्रति सप्रमाणं सयुक्ति

ʿAdvaita Vedanta Literature A Bibliographical Survey, ፶. ሄ॰९

भाषावृत्तिव्याख्या, सृष्टिधरः

समाधानमि व्याख्यातुः परमो धर्मः। प्रकृतव्याख्यायां व्याख्यानगताः सर्वे धर्माः प्रतीयन्ते। मूलग्रन्थे प्रयुक्तानां पदानां प्रासिङ्गकोऽर्थः दिर्शतः, सैव पदार्थोक्तिः। तद्यथा ''श्रद्धया आस्तिक्यबुद्धा, उपनिषदा रहस्यविज्ञानेन'''।

तत्त्वप्रदीपिकामङ्गलश्लोकगतस्य "पाञ्चाननपाञ्चजन्यवपुषा" इत्यस्य समस्तपदस्य विग्रहो विहितः भावद्योतिनकायाम्। तद्यथा— "पञ्चाननः(सिंहः) तत्सम्बन्धि पाञ्चाननं, पञ्चजना नराः तत्सम्बन्धि पाञ्चजन्यं तेन पाञ्चाननेन पाञ्चजन्येन च नरसिंहात्मकेन वपुषा (व्यादिष्टा) प्रतिपादिता विश्वात्मता यस्य सः"। सर्वगतस्य विष्णोः सर्वात्मत्वं द्योतियतुमयमेव विग्रह आश्रयणीय इति व्याख्यात एव ग्रन्थतात्पर्यप्रतिपत्तिर्भवति।

वाक्ययोजना तु ग्रन्थतात्पर्यार्थानुकूलतया वाक्यानां पदानां च अन्वय एव। तत्त्वप्रदीपिकाया मूलवाक्यं "तस्या अपरोक्षात्मविषयत्वेऽपि तिद्वपरीतव्यवहारहेतुत्या तद्यवहारहेतुत्वाभावात् "। एतद्वाक्ययोजना प्रदिर्शता सुखप्रकाशेन "तस्यापरोक्षविषयत्वेऽप्यपरोक्षव्यवहारहेतुत्वाभावादित्यन्वयः। तत्र हेतुस्तिद्विपरीतव्यवहारहेतुतयेति"।।

शाब्दापरोक्षवादे पूर्वपक्षाक्षेपं निराकुर्वन् व्याख्याता तत्समाधानं विद्धाति। तद्यथा— "बाह्यविषयापरोक्षप्रमितिकरणस्यापि योगिमनसो बाह्यप्रत्यक्षानन्तर्भावाभाववद्वेदान्तवाक्यस्याप्यपरोक्षप्रतीतिहेतोः प्रत्यक्षानन्तर्भाव-सम्भवाद् दशमस्त्वमसीत्यादिवाक्ये शब्दस्याप्यपरोक्षप्रमाजनकत्वदर्शनान्न कश्चिद्दोष इत्यर्थः"।

एवञ्च भावद्योतनिकायां सर्वेऽपि व्याख्याधर्माः स्फुटं प्रतीयन्ते।

# ३.३. भावद्योतनिकायां चित्सुखीयप्रभावः

चित्सुखिशिष्येण सुखप्रकाशमुनिना विरचितायां भावद्योतिनकाव्याख्यायां चित्सुखीय एव प्रभावः प्रतिभाति। स्वविद्यागुरौ चित्सुखाचार्ये महान्तमाद्रं प्रदर्शयति। भावद्योतिनकाया अन्तिमश्लोके तदुक्तं यथा—

<sup>&</sup>lt;sup>७</sup>भावद्योतनिका तृतीयपरिच्छेदः

<sup>&</sup>lt;sup>८</sup>तत्त्वप्रदीपिका. तृतीयपरिच्छेदः पृ.५२९

भावद्योतनिका तृतीयपरिच्छेदः

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup>॰भावद्योतनिका तृतीयपरिच्छेदः

श्रीचित्सुखाख्यमुनिपुङ्गवगीर्वेलासाद् वाचस्पतिः परमिह क्षमते हि वेत्तुम्। सोऽहं मुनीन्द्रनिरवग्रहसूक्तिपङ्कि-गङ्गावगाहनहरे स्वगिरः पुनामि॥

चित्सुखाचार्यः स्वग्रन्थादौ मङ्गलाचरणत्वेन "पाञ्चाननपाञ्चजन्यवपुषा" इत्यादिना नरसिंहात्मकं विष्णुं स्मरति। सुखप्रकाशमुनिरपि चित्सुकीयश्रद्धामनुसरन् व्याख्यादौ मङ्गलत्वेन नरहरिरूपं विष्णुमेव नमति। तद्यथा– "नरहरि तिममं नमामः" इति।

चित्सुखाचार्यस्य प्रतिपादनपरिपाटी खलु विलक्षणा, तादृशीमेव पद्धितमनुकरोति सुखप्रकाशोऽपि। अल्पाक्षरेषु बहुर्थसंग्रहणरीतिः मूलग्रन्थ-तद्याख्यानयोः समाना संदृश्यते। भावद्योतिनकाकारोऽपि अल्पशब्दप्रयोगेणैव ग्रन्थार्थम् अशेषं व्याख्यातुमिच्छति। एवच्च अल्पाक्षरत्वं, शब्देषु अर्थगौरवं, शब्दाङम्बरराहित्यं, प्राचीनन्यायमीमांसाशास्त्रोपवृंहितत्वं चेति भावद्योतिनकायां दृश्यमानाः चित्सुखीयधर्माः।

#### ४.उपसंहारः

ब्रह्मविद्याश्रयत्वाद्स्ति शब्दराशेरि महत् प्रामाण्यम्। मूल्य्रन्थमाश्रित्य व्याख्याटीकाटिप्पण्यादिभिः प्राचीना विद्वासः शास्त्रवाङ्मयं समलञ्जकः। तत्र प्राचीनतमा सुखप्रकाशमुनिविरचिता भावद्योतिनका तत्त्वप्रदीपिकाग्रन्थहृदयमुद्धाटयति। भावद्योतिनकानयनप्रसादिन्योः तुलनात्मकम् अध्ययनम् अपि गवेषणविषयः। पुनश्च तत्रागणिता व्याख्योपव्याख्या नाद्य यावत् प्रकाशिताः। ता मातृका असम्पादिता अप्रकाशिताश्च मातृकागारे कृमिकीटजग्धाः भवन्ति। मरणासन्नानां मातृकाणामुद्धरणं सम्पादनं च महदिदं दायित्वं संस्कृतज्ञानाम्। मातृकासम्पादनप्रकाशनमुखेन पुनरपि अध्ययनाध्यापनविधावानयनेन च मातृकत्या मातृकाः परिरक्षणीया इति विज्ञाप्य विरम्यते।

#### \* \* \*

## उपयुक्तग्रन्थसूची

- १. स्वामी योगीन्द्रानन्दः (सम्पा.). (१९८५) तत्त्वप्रदीपिका. वाराणसी. चौखम्बा विद्याभवनम्।
- २. हनुमानदासः(सम्पा.). (२०१०) तत्त्वप्रदीपिका. वाराणसी. चौखम्बाप्रकाशनम्।

- **3.** A Descriptive Catalogue of Sanskrit Manuscripts in the Govt. Oriental Manuscript Library, Chennai.
- 8. A Descriptive Catalogue of Sanskrit Manuscripts in the Adayar Library, Chennai.
- 4. A Descriptive Catalogue of Sanskrit Manuscripts in the Saraswati Mahal Library, Tanjavore.
- §. Alphabetical Index of Sanskrit Manuscripts(Vol.No II) in the University Manuscripts Library Trivandrum, University of Kerala
- 9. Thangaswami, R. (1980) Advaita Vedanta Literature A Bibliographical Survey Madras. University of Madras.

# ध्यानयोगगूर्डार्थदीपिकामुपात्तानां योगसूत्राणामद्वैतदृष्ट्या परिशीलम् भजहरिदासः\*

## ०. भूमिका

तापत्रयपीडिते निखिले जगतीतले को न्वीदृशः पामरो जनो यो नेच्छित अतिक्रमितुं शोकिनचयम्। जीवस्य चाविद्यार्गतपिततस्य कामकोधादिघोरमकरसङ्कुलसंसारवैतरण्यां निमज्जतः सन्तारणार्थं परमकारुणिकया अहैतुककृपामय्या भववत्या श्रुत्या उपिदृष्टो योगः। तां योगमिति मन्यते स्थिरामिन्द्रियधारणाम् (कठोपनिषद्-२.३.५) इत्यादिभिः श्रुतिभिः, योगः कर्मसु कौशलम् ,(श्रीमद्भगवद्गीता-२.५०) समत्वं योग उच्यते (श्रीमद्भगवद्गीता-२.४८) इत्यादिभिः भगवद्वचनैः, योगश्चित्तवृत्तिनिरोधः(योगसूत्रम् १.२) इत्यादिऋषिवचनैश्च योगस्य विविधाः परिभाषाः कथिताः शास्त्रेषु।

विज्ञानसारथिर्यस्तु मनः प्रग्रहवान्नरः॥

सोऽध्वनः पारमाप्नोति तद्विष्णोः परमं पदम्॥ (कठोपनिषत् १.३.९)

इति श्रुतेरनुसारं मनः प्रगृहैव जनो मोक्षमाप्नोति। अगृहीतमनाः कदापि सुखं प्राप्तुं न क्षमो भवति। उक्तञ्च गीतायां श्रीमद्भगवद्गीतायाम् -

उद्धरेदात्मनात्मानं नात्मानमवसादयेत्।

आत्मैव ह्यात्मनो वन्धुरात्मैव रिपुरात्मनः ॥ (श्रीमद्भगवद्गीता-६.५)

श्रूयते च लोकेऽपि मनसो बन्धमोक्षकारकत्वम्। मन एव मनुष्याणां कारणं बन्धमोक्षयोः (अमृतबिन्दूपनिषद्-१) इति। अतः चित्तवृत्तिनिरोधपूर्वकमेकाग्रता सम्पादनीया। तदानीमेव— दृश्यते त्वग्र्यया बुद्धा सूक्ष्मया सूक्ष्मदिशिभः (कठोपनिषद्- १.३.१२) इति निरवच्छिन्नं सुखं प्राप्नोति। एतदेव गीतायां— ध्यानेनात्मनि पश्यन्ति केचिदात्मानमात्मना (श्रीमद्भगवद्गीता-१३.२४) इति भगवता प्रतिपादितम्।

आत्मा वा अरे द्रष्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो निदिध्यासितव्य (बृहदारण्यकोनिषद्-२.४.५) इति आम्नायानुसारं योगाभ्यासोऽपि

<sup>\*</sup>अतिथि-अध्यापकः, संस्कृतविभागे, जियागञ्जमहाविद्यालये, मुर्शिदावादस्थे, पश्चिमवङ्गेषु।

चित्तैकाय्र्यसम्पादनेन तत्त्वज्ञानोपायत्वेन उपकरोतीति कस्य वा संशीतिलेशः स्यात्। उक्तञ्च गीतायां-

तपस्विभ्योऽधिको योगी ज्ञानिभ्योऽपि मतोऽधिकः। कर्मिभ्यश्चाधिको योगी तस्माद्योगी भवार्जुनः॥(श्रीमद्भगवद्गीता-६.४६) इति।

### १. शाङ्करदर्शने योगदर्शनस्योपयोगः

वेदे सम्यग् दर्शनस्य साधनरूपेन योगः विहितः श्रोतव्यो मन्तव्यो निदिध्यासितव्य इति, एवमेव तिरुन्नतं स्थाप्य समं शरीरम् (श्वेताश्वतरोपनिषद्- २.८) इत्यादिना च आसनादिकल्पनापुरस्सरं बहुप्रपञ्चं योगविधानं दृश्यते। योगशास्त्रेऽपि अथ तत्त्वदर्शनाभ्युपायो योग इति सम्यग् दर्शनस्याभ्युपायत्वेन एव योगोऽङ्गीकियते। तत्कारणं सांख्ययोगाधिगम्यम् (श्वेताश्वतरोपनिषद्- ६.१३) इति दर्शने यदुक्तं वैदिकमेव तत्र ज्ञानं ध्यानं च सांख्ययोगशब्दाभ्यां सान्निध्यकारणात् अवगन्तव्यम्। अतः सांख्ययोगस्मृत्योः श्रुतेः कोऽपि विरोधो न दृश्यते। अतः शाङ्करदर्शने योगदर्शनस्योपयोगो भवत्येव।

तर्हि एतेन योगः प्रयुक्तः (ब्रह्मसूत्रम्-२.१.३) इति सूत्रविरोधः। तथाहि शाङ्करभाष्ये स्मृत्यधिकरणे सांख्यस्मृतिप्रतिपादितं प्रधानं जगत्कारणं न भवति, प्रधानपरिणामत्वेन किल्पतानि महदादीनि च लोके वेदे च नोपलभ्यन्त इत्यर्थकेन स्मृत्यनवकाशदोषप्रसङ्ग इति चेन्नान्यस्मृत्यनवकाशदोषप्रसङ्गात् (ब्रह्मसूत्रम्-२.१.१-२), इतरेषां चानुपलब्धेः (ब्रह्मसूत्रम्-२.१.२) इति सूत्रद्वयेन सांख्यदर्शनं खण्डियत्वा तमेव खण्डनप्रकारं योगदर्शनेऽपि सुत्रकारः बादरायणः एतेन योगः प्रयुक्तः इति सुत्रेण अतिदिशति। तत्कथं शाङ्करदर्शने योगदर्शनस्योपयोगः कर्तु शक्यत इति चेदुच्यते— येन त्वंशेन विरुध्यते, तेनेष्टमेव सांख्ययोगस्मृत्योः सावकाशत्वम्। तद्यथा— असङ्गो ह्ययं पुरुषः (बृहद्रारण्यकोपनिषद्-४.३.१६) इत्येवमादि श्रुतिप्रसिद्धमेव पुरुषस्य विशुद्धत्वं निर्गुणपुरुषिनरूपणेन सांख्येरभ्युपगम्यते। तथा च योगैरपि, जाबालश्रुतिप्रसिद्धमेव निवृत्तिनिष्ठत्वं प्रब्रज्याद्यपदेशेनाऽनुगम्यते। तान्यपि तर्कोपपत्तिभ्यां तत्त्वज्ञानायोपकुर्वन्ति इति चेत्, उपकुर्वन्तु नाम इति भगवत्पादीयं भाष्यम्।

एतद्भाष्यानुरोधेन ये अंशाः वैदिकदर्शनाविरुद्धाः तेषां स्वीकारे

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup>ब्रह्मसूत्रशाङ्करभाष्यम्- २.१.३

योगप्रत्युक्ताधिकरणविरोधः नास्ति। तथाह्यत्र शाङ्करदर्शने योगदर्शनस्योपयोगो दिङ्मात्रं प्रदर्श्यते।

अस्ति पातञ्जलयोगदर्शने साधनपादे षद्दत्वारिशत्तमं सूत्रं स्थिरसुखमासनम् इति। पद्मस्वस्तिकादिना सादृश्येन देहस्थापनेन यस्य पुरुषस्यावयवव्यथानुत्पत्तिलक्षणं सुखं देहचलनराहित्यलक्षणं स्थैर्यं च सम्पद्यते, तदेव सुखमासनमिति।

तथा वेदान्तदर्शनेऽपि शाङ्करभाष्ये चतुर्थाध्याये प्रथमपादे षष्ठमधिकरणमासीनाधिकरणमिति नाम्ना प्रसिद्धमस्ति। तत्र चत्वारि सूत्राणि भवन्ति। यथा - आसीनस्सम्भवात्, ध्यानाच्च, अचलत्वं चापेक्षं, स्मरन्ति च इति। अस्याधिकरणस्यायं सारः भवन्ति, यथा— अङ्गावबद्धोपासनेषु कर्मतन्त्रत्वान्नाऽसनचिन्ता। नापि सम्यग्दर्शने, वस्तुतन्त्रत्वाज्ञानस्य। एतरेषु तूपासनेषु प्रवृत्तोरियमासनचिन्ता। तत्र किं तिष्ठन्नासीनः शयानो वोपासीतोताऽसीन एवेति संशये मानसत्वादुपासनस्यानियमः शरीरस्थितोरिति प्राप्तेऽभिधीयते— आसीन एवोपासीत। उपासनं नाम विजातीयप्रत्ययान्तरितसजातीयप्रत्ययप्रवाहकरणम्। कृतः? सम्भवात्। शयानस्य निद्राप्रङ्गात्। गच्छतश्चित्तविक्षेपात्। तिष्ठतः शरीरधारणव्यग्रत्वान्नोपासनं सम्भवति। परिशेषादासीनस्यैवाव्यग्रत्वसम्भवात्। तस्मादासीन एवोपासीत।

अतः सत्यिप योगाद्वैतदर्शनयोः तात्त्विकभेदे तयोः सम्बन्धः अविच्छेद्य एव इति अनुमतं भवति। इदानीं वयं केषाञ्चन योगसूत्राणाम् अद्वैतदृष्ट्या व्याख्यानं परिशीलयामः। इमानि योगसूत्राणि भगवता मधुसूदनसरस्वतीपादेन ध्यानयोगगृहार्थदीपिकायाम् उद्भृत्य व्याख्यातानि।

# १.१. योगश्चित्तवृत्तिनिरोधः॥१.२॥

इदं सूत्रं मधुसूदनसरस्वतीभिः गृढार्थदीपिकायाम् उक्तम्-

यं सन्त्र्यासमिति प्राहुर्योगं तं विद्धि पाण्डव।

न ह्यसन्न्यस्तसङ्कल्पो योगी भवति कश्चन॥ (श्रीमद्भगवद्गीता- ६.२)

इति। श्लोकस्य व्याख्यानावसरे योगं तं विद्धि पाण्डव इत्येत्र योगशव्दिनिर्वचनसन्दर्भे उद्भतम्।

रजस्तमोवृत्त्योर्निरोधो योगः इत्यर्थः। अतः सात्त्विकवृत्तिसत्त्वेऽपि सम्प्रज्ञाते

नाव्याप्तिः। इति प्रकृतसूत्रस्यार्थः वर्णितः सदाशिवेन्द्रसरस्वतीभिः योगसुधाकरे स्वीयग्रन्थे।

गूढार्थदीपिकायामस्य सूत्रस्य वर्णनमेवमुपलभ्यते। योगश्चित्तवृत्तिनिरोधः, प्रमाणविपर्ययविकल्पनिद्रा- स्मृतय इति वृत्तयः पञ्चविधाः। प्रत्यक्षानुमानशास्त्रोपमानार्थपत्त्यभावाख्यानि प्रमाणानि षडिति प्रत्यक्षानुमानागमाः प्रमाणानि त्रीणीति यौगिकाः। अन्तर्भावबहिर्भावाभ्यां सङ्कोचिकासौ द्रष्टव्यौ। विपर्ययो मिथ्याज्ञानम्। तस्य अविद्यास्मितारागद्वेषाभिनिवेशाः। ते एव च क्वेशाः। शब्दज्ञानानुपाती वस्तुशून्यो विकल्पः, प्रमाभ्रमविलक्षणोऽसद्र्थव्यवहारः शशविषाणमसत्पुरुषस्य चैतन्यमित्यादिः। अभावप्रत्ययालम्बना वृत्तिर्निद्रा, चतसृणां वृत्तीनामभावस्य प्रत्ययः कारणं तमोगुणस्तदालम्बना वृत्तिरेव निद्रा न तु ज्ञानाद्यभावमात्रमित्रर्थः। अनुभूतविषयासम्प्रमोषः प्रत्ययः स्तृतिः पूर्वानुभवसंस्कारजं ज्ञानमित्यर्थः। सर्ववृत्तिजन्यत्वादन्ते कथनम्। लज्जादिवृत्तीनामपि पञ्चस्वेवान्तर्भावो द्रष्टव्यः। एतादृशां सर्वासां चित्तवृत्तीनां निरोधो योग इति च समाधिरिति च कथ्यते। फलसङ्कल्पस्तु रागाख्यस्तृतीयो विपर्ययभेदस्तन्निरोधमात्रमपि गौण्या वृत्त्या योग इति सन्त्यास इति चोच्यत इति न विरोधः। इति। पुनश्च गीतायाम्-

सर्वभूतस्थमात्मानं सर्वभूतानि चात्मनि।

ईक्षते योगयुक्तात्मा सर्वत्र समदर्शनः॥(श्रीमद्भगवद्गीता-६.२९)

इति। श्लोकस्य व्याख्यानावसरे योगयुक्तात्मा योगेन निर्विचारवैशारद्यरूपेण युक्तः प्रसादं प्राप्त आत्माऽकरणं यस्य सः। तथा च शब्दानुमानागोचरयथार्थविशेषवस्तुगोचरयोगजप्रत्यक्षेण ऋतम्भरसंज्ञेन युगपत्सूक्ष्मं व्यवहितं विप्रकृष्टं च सर्वं तुल्यमेव पश्यतीति सर्वत्र समं दर्शनं यस्येति सर्वत्रसमदर्शनः।

यो योगयुक्तात्मा यो वा सर्वसमदर्शनः स आत्मानमीक्षत इति योगसमदर्शिनावात्मेक्षणाधिकारिणावुक्तौ इति। यतो हि चित्तवृत्तिनिरोधः साक्षिसाक्षात्कारहेतुस्तथा जडविवेकेन सर्वानुस्यूतचैतन्यापृथक्करणमपि। अत एवाऽह वशिष्टः–

> द्वौ क्रमौ चित्तनाशस्य योगो ज्ञानं च राघव। योगो वृत्तिनिरोधे हि ज्ञानं सम्यगवेक्षणम्॥

असाध्यः कस्यचिद्योगः कस्यचित्तत्त्वनिश्चयः। प्रकारौ द्वौ ततो देवो जगाद परमः शिवः॥ इति।

अस्यायमर्थः — चित्तनाशस्य साक्षिणः सकाशात्ततृपाधिभूतचित्तस्य पृथक्करणात्तद्दर्शनस्य। तस्योपायद्वयम् एकोऽसम्प्रज्ञातसमाधिः। सम्प्रज्ञातसमाधौ हि आत्मैकाकारवृत्तिप्रवाहयुक्तमन्तः करणसत्त्वं साक्षिणाऽनुभूयते निरुद्धसर्ववृत्तिकं तूपशान्तत्वान्नानुभूयत इति विशेषः। द्वितीयस्तु साक्षिणि कित्यतं साक्ष्यमनृतत्वान्नास्त्येव साक्ष्येव तु परमार्थसत्यः केवलो विद्यत इति विचारः। तत्र प्रथममुपायं प्रपञ्चपरमार्थतावादिनो हिरण्यगर्भाद्यः प्रपेदिरे, तेषां परमार्थस्य चित्तस्यादर्शनेन साक्षिदर्शने निरोधातिरिक्तोपायासन्भवात्। श्रीमच्छंकरभगवत्पूज्यपादमतोपजीविनस्त्वौपनिषदाः प्रपञ्चानृततत्त्ववादिनो द्वितीयोपायमुपेयुः। तेषां ह्यधिष्ठानज्ञानदार्ढ्यं सित तत्र कित्पतस्य बाधितस्य चित्तस्य तहश्यस्य चादर्शनमनायासेनैवोपपद्यते। केचन योगमार्गरताः केचन ज्ञानमार्गरताः फलं तु समानमेव। द्वाविमौ पुरुषौ लोके सूर्यमण्डलभेदिनौ परिब्राङ् योगयुक्तश्च इत्युक्तेः।

अत एव योगः कठाद्युपनिषत्सु आत्मदर्शनार्थमुदिष्टः दृश्यते— यदा पञ्चावतिष्ठन्ते ज्ञानानि मनसा सह। बुद्धिश्च न विचेष्टति तामाहुः परमां गतिम्॥ तां योगमिति मन्यते स्थिरामिन्द्रियधारणाम्। अप्रमत्तस्तदा भवति योगो हि प्रभवाप्ययौ॥(कठोपनिषत् २.३.१०)

इति।

अस्यार्थः भगवत्पादैरेवमभिवर्णितः। यस्मिन्काले स्वविषयेभ्यो निवर्तितान्यात्मन्येव पञ्च श्रोत्रादीनि इन्द्रियाणि अवतिष्ठन्ते सह मनसा सङ्कल्पादिव्यावृत्तेनान्तःकरणेन, बुद्धिश्चाध्यवसायलक्षणा न विचेष्टति स्वव्यापारेषु न विचेष्टते न व्याप्रियते तामाहुः परमां गतिम्।

# १.२. तदा द्रष्टुः स्वरूपेऽवस्थानम्॥१.३॥

इदं सूत्रं मधुसूदनसरस्वतीभिः गूढार्थदीपिकायम्— युञ्जन्नेवं सदाऽत्मानं योगी नियतमानसः। शान्तिं निर्वाणपरमां मत्संस्थामधिगच्छति॥(श्रीमद्भगवद्गीता-६.१५) अस्य श्लोकस्य व्याख्यानावसरे मत्संस्थामधिगच्छति इत्यः

### योगशब्दनिर्वचनसन्दर्भे उद्भृतम्।

यदा सर्वासां वृत्तीनां निरोधः, तदा द्रष्टुश्चितिशक्तेः स्वाभाविके स्वरूपे स्थितिः कुसुमापगमे स्फिटिकमणेरिवेत्यर्थः। चितिशक्तेश्चैतन्यमात्रस्वभावो न वृत्तय इति भावः। इति प्रकृतसूत्रस्यार्थः वर्णितः सदाशिवेन्द्रसरस्वतीभिः योगसुधाकराख्ये स्वीयग्रन्थे।

गूढार्थदीपिकायामस्य सूत्रस्य वर्णनमेवमुपलभ्यते— तदा सर्ववृत्तिनिरोधे। वृत्तिदशायां तु नित्यापरिणामिचैतन्यरूपत्वेन तस्य सर्वदा शुद्धत्वेऽप्यनादिना दृश्यसंयोगेनाऽविद्यकेनान्तःकरणतादात्म्याध्यासादन्तःकरण-वृत्तिसारूप्यं प्राप्नुवन्नभोक्ताऽपि भोक्तेव दुःखानां भवति।

समाधिपरिपाकप्रभावेण वेदान्तवाक्यजेन सम्यग्दर्शनेनाविद्यायां निवृत्तायां तद्धेतुकदृग्दश्यसंयोगाभावाद्वृत्तौ पञ्चविधायामपि निवृत्तायां स्वरूपप्रतिष्ठः पुरुषः शुद्धः केवलो मुक्त इत्युच्यते।

#### १.३. वृत्तिसारूप्यमितरत्र॥१.४॥

इदं सूत्रं युञ्जन्नेवं सदाऽत्मानं इत्यादि पूर्वोक्तश्लोकव्याख्यानसन्दर्भे प्रस्तुतं वर्तते। चित्तवृत्तिनिरोधे तु स्वरूपावस्थानं भवति। तदभावे कीदृशी स्थितिरिति एतत्सूत्रं प्रतिपाद्यति। अस्यायमर्थः— यद्यपि निर्विकारा चितिशक्तिः सदा स्वरूप एवावतिष्ठते, तथापि निरोधादन्यत्र वृत्तिषूत्पद्यमानासु तत्र चितिश्लायायां प्रतिबिम्बतायां तद्विवेकात्तादात्म्यमापन्नेव चितिशक्तिभवति जपारक्त इव स्फिटिकः। अतो न स्वरूपात्प्रच्युतिः। निहं लौहित्यभ्रमसमये समस्ति स्फिटिकमणेरवदातस्वभावात्प्रच्युरिति भावः।

गूढार्थदीपिकायाम् इदं सूत्रं एवं व्याख्यातं वर्तते- वृत्तिसारूप्यमितरत्र। इतरत्र वृत्तिप्रादुर्भावे। एतदेव विवृतं द्रष्टृदृश्योपरक्तं चित्तं सर्वार्थम्। चित्तमेव द्रष्टृृृृृृश्योपरक्तं विषयिविषयिनभासं चेतनाचेतनस्वरूपापत्रं विषयात्मकमप्यविषयात्मकमिवाचेतनमपि चेतनमपि स्फटिकमणिकल्पं सर्वार्थमित्युच्यते। तदनेन चित्तसारूप्येण भ्रान्ताः केचिदेव चेतनमित्याहुः।

अत्र एतदनुसन्धेयम् कामः संकल्पो विचिकित्सा श्रद्धाश्रद्धाधृतिरधृतिर्-हीर्धीर्भीरित्येतत्सर्वं मन एव। (बृहदारण्यकोपनिषद्- १.५.३)

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup>योगसूत्रवृत्तिः -१.३

इति श्रुत्या वस्तुत एते कामाद्यः अन्तःकरणधर्मा एव। अविद्यया अन्तकरणतादात्म्यात् जीवः अविद्यया आत्मानं कामी सङ्कल्पयामि हीतः इति मनुते। वस्तुतस्तु अकर्ता अभोक्ता एव। एतदेव वृत्तिसारूप्यमितरत्र इति प्रतिपादियति। वृत्तिसारूप्याभावे तत्त्वदिर्शना स्थितिः एवमभिवर्णिता अद्वैतमकरन्दे–

अमृताब्धेर्न मे जीर्णिमृषा डिण्डीरजन्मभिः। स्फटिकार्देर्न मे रागः स्वाप्तसंन्ध्याभ्रविभ्रमैः॥(अद्वैतमकरन्दः २१) इति।

१.४. अभ्यासवैराग्याभ्यां तन्निरोधः॥१.१२॥

इदं सूत्रं मधुसूदनसरस्वतीभिः गूढार्थदीपिकायाम्-

असंशयं महाबाहो मनो दुर्निग्रहं चलम्।

अभ्यासेन तु कौन्तेय वैराग्येण च गृह्यते॥ (श्रीमद्भगवद्गीता- ६.३५)

अस्य श्लोकस्य व्याख्यानावसरे अभ्यासेन वैराग्येण च गृह्यते इति व्याख्यानसन्दर्भे प्रतिपादितम्।

चित्तस्य निसर्गतो निर्गतस्रगादिगोचरवृत्तिसरित्पूरं वैराग्येण विनिवार्य समाध्यभ्यासेन प्रशान्तप्रवाहः संपाद्यते। अतस्तदुभयनिबन्धनो निरोधः इत्यर्थः। इति प्रकृतसूत्रस्यार्थः वर्णितः सदाशिवेन्द्रसरस्वतीभिः योगसुधाकरे।

श्रीरामानन्दयतिः इदं सूत्रं मणिप्रभाख्ययोगसूत्रवृत्तौ एवं व्याख्याति— सर्वस्य जन्तोः स्वभावतश्चित्तवृत्तिर्नदी विषयभूमिगा संसारसागराभिमुखी प्रवहति। तत्र विषये वैराग्येण तत्प्रवाहं भङ्का सत्त्वपुरुषविवेकाभ्यासेन तस्या नद्याः प्रत्यक्प्रवाहः कियते। अनभ्यासे हि लयविक्षेपस्वभावस्य चित्तस्य वैराग्याद् विक्षेपभङ्गे निद्रा स्यात् , तस्मादभ्यासवैराग्ये लयविक्षेपनिवृत्तिरूपप्रयोजनभेदेन निरोधे कार्ये समुचीयते इति।

गूढार्थदीपिकायामस्य सूत्रस्य वर्णनमेवमुपलभ्यते— प्रमाणविपर्ययविकल्प-निद्रास्मृतिरूपेण पञ्चविधानामनन्तानामासुरत्वेन क्षिष्टानां दैवत्वेनाक्षिष्टानामपि वृत्तीनां सर्वासामपि निरोधो निरिन्धनाग्निवदुपशमाख्यः परिणामोऽभ्यासेन वैराग्येन च समुच्चितेन भवति। तदुक्तं योगभाष्ये— चित्तनदी नामोभयतोवाहिनी वहति कल्याणाय वहति पापाय च। तत्र या कैवल्यप्राग्भारा विवेकनिम्ना सा

३योगसूत्रवृत्तिः - १.१२

कल्याणवहा। या त्वविवेकिनिम्ना संसारप्राग्भारा सा पापावहा। तत्र वैराग्येण विशेषस्रोतः खिलीकीयते। विवेकद्र्शनाभ्यासेन च कल्याणस्रोत उद्घाट्यते, इत्युभयाधीनश्चित्तवृत्तिनिरोध इति। यथा तीव्रवेगोपेतं नदीप्रवाहं सेतुबन्धनेन निवार्य कुल्याप्रणयनेन क्षेत्राभिमुखं तिर्यक्प्रवाहान्तरमृत्पाद्यते यथा वैराग्येण चित्तनद्या विषयप्रवाहं निवार्य समाध्यभ्यासेन प्रशान्तवाहिता सम्पाद्यत इति।

द्विविधो हि मनसो निग्रहः हठेन क्रमेण च। तत्र चक्षुःश्रोत्रादीनि ज्ञानेन्द्रियाणि वाक्पाण्यादीनि कर्मेन्द्रियाणि च तद्गोलकमात्रोपरोधेन हठान्निगृह्यन्ते। तद्दृष्टान्तेन मनोऽपि हठेन निग्रहीष्यामीति मूढस्य भ्रान्तिर्भवति। न च तथा निग्रहीतुं शक्यते तद्गोलकस्य हृदयकमलस्य निरोद्धमशक्यत्वात्। अत एव च क्रमनिग्रह एव युक्तस्तदेतद्भगवान्वशिष्ठ आह्—

उपविश्योपविश्येव चित्तज्ञेन मुहुर्मुहुः। न शक्यते मनो जेतुं विना युक्तिमनिन्दिताम्॥ अङ्कुशेन विना मत्तो यथा दुष्टमतङ्गजः। अध्यात्मविद्याधिगमः साधुसङ्गम एव च ॥ वासनासम्परित्यागः प्राणस्पन्दनिरोधनम्। एतास्ता युक्तयः पुष्टाः सन्ति चित्तजये किल॥ सतीषु युक्तिष्वेतासु हठान्नियमयन्ति ये। चेतस्ते दीपमुत्सृज्य विनिन्नान्ति तमोऽञ्जनैः॥ इति।

क्रमनिग्रहें चाध्यात्मविद्याधिगम एक उपायः। सा हि दृश्यस्य मिथ्यात्वं दृग्वस्तुनश्च परमार्थसत्यपरमानन्दस्वप्रकाशत्वं बोधयति। तथा च सत्येतन्मनः स्वगोचरेषु दृश्येषु मिथ्यात्वेन प्रयोजनाभावं प्रयोजनवित च परमार्थसत्यपरमानन्दरूपे दृग्वस्तुनि स्वप्रकाशत्वेन स्वागोचरत्वं बुद्धा निरिन्धनाग्निवत्स्वयमेवोपशाम्यति।

#### १.५. तत्र स्थितौ यत्नोऽभ्यासः॥१.१३॥

असंशयं महावाहो मनो दुर्निग्रहं चलम्। इति मनसः दुर्निग्रहत्वं तस्याहं निग्रहं मन्ये वायोरिव सुदुष्करम् (श्रीमद्भगवद्गीता-६.२४) इति अर्जुनोक्तं अङ्गीकृत्य भगवान् अभ्यासवैराग्याभ्यां तिन्नरोधः इति पातञ्जलमतमनुसृत्य अभ्यासेन तु कौन्तेय वैराग्येन च गृह्यते इति अभ्यास वैराग्ये मनोनिग्रहपायत्वेन प्रतिपादयति। अभ्यासस्य स्वरूपप्रतिपादनार्थं गृहार्थदीपिकायां प्रकृतसूत्रमुदाहृतं

#### मधुसूद्रनसरस्वरतीभिः।

सूत्रार्थः योगसुधाकरे एवमभिवर्णितः – तत्र तयोर्मध्ये स्थितिर्नैश्चल्यं निरोधः, तत्र चर्मणि द्वीपिनं हन्ति, इतिविन्निमित्तार्थेयं सप्तमी। एवं च स्थितिनिमित्तको यत्नो मानस उत्साहः स्वत एव बहिःप्रवाहशीलं चित्तं सर्वथा निरोत्स्यामीत्येवंविध उत्साह आवर्त्यमानोऽभ्यास इत्युच्यते। इति।

गूढार्थदीपिकायाम् एवमुक्तं - मन्त्रजपदेवताध्यानादीनां कियारूपाणामवृत्तिलक्षणोऽभ्यासः सम्भवात्। सर्वव्यापारोपरमस्य तु समाधेः को नामाभ्यास इति राङ्कां निवारियतुमभ्यासं सूत्रयति स्म तत्र स्थितौ यलोऽभ्यासः इति। तत्र स्वरूपाविस्थिते द्रष्टिरे शुद्धे चिदात्मिनि चित्तस्यावृत्तिकस्य प्रशान्तवाहितारूपा निश्चलतािस्थितिस्तदर्थं यलो मानस उत्साहः स्वभावचाञ्चल्याद्वहिष्प्रवाहशीलं चित्तं सर्वथा निरोत्स्यामीत्येवं विधः इति।

अत्रेदमनुसन्धेयम् - मनसः निग्रहस्तु अर्जुनोक्तदिशा वायुनिग्रह इव दुष्करः। कठोपनिषद्यप्युक्तम्-

> पराञ्चिखानि व्यतृणत्स्वयम्भूस्-तस्मात्पराङ्वश्यति नान्तरात्मन्। कश्चिद्धीरः प्रत्यगात्मानमैक्षद

आवृत्तचक्षुरमृतत्विमच्छन्॥ (कठोपनिषत् २.१.१) इति।

अभ्यासेन तु दुष्करमपि कार्यं सुकरं भवतीत्यत्र विशष्टः प्रमाणम्। तथा हि-अभ्यासेन निराबाधमेतास्ता योग्युक्तयः।

उपायतामुपायान्ति भव्यस्य भवभेदने॥

(लघुयोगवाशिष्ठरामायणम् ५.९.८७)

अपरोक्षानुभूतावभ्यासो निहितो वर्तते प्रत्याहार निरूपावसरे तथाहि-विषयेष्वात्मतां दृष्ट्वा मनसश्चितिमज्जनम्।

प्रत्याहारः स विज्ञेयोऽभ्यसनीयो मुमुक्षुभिः॥(अपरोक्षानुभूतिः १२१)।

# १.६. स तु दीर्घकालनैरन्तर्यसत्कारासेवितो दृढभूमिः॥१.१४॥

असंशयं महाबाहो मनो दुर्निग्रहं चलम्। (श्रीमद्भगवद्गीता-६.३५) इति गीताश्लोकव्याख्यानावसरे इदं सूत्रं पूर्वोक्ताभ्यासस्य(१.१३) दृढतासम्पादनं कथं

<sup>&</sup>lt;sup>४</sup>योगसूत्रवृत्तिः - १.१३

भवतीति प्रतिपादनावसरे तथा-

एतस्याहं न पश्यामि चश्चलत्वात्स्थिति स्थिराम्। (श्रीमद्भगवद्गीता-६.३३) इति अर्जुनस्य मनोनिग्रहविषयक संशयापनयनाय च प्रस्तुतमस्ति। सूर्त्रार्थः योगसुधाकरे एवं वर्णितः— यदि दिवसैर्मासैर्वा समाधिसिद्धिः वाञ्छेत्, तदा विद्यमानाश्चत्वार एव वेदाः, तानध्येतुं गतस्य माणवकस्य पश्च दिवसा अतीताः, नाद्याप्यसौ समागतः, इति मूढवचनानुसार्येवायं योगी स्यात्। अतः संवत्सरैर्जन्मिभवां दीर्घकालं योग आसेवितव्यः। तथा च स्मर्यते— अनेकजन्मसंसिद्धस्ततो याति परां गतिम् इति। यदि चिरमासेव्यमानोऽपि विच्छिद्य विच्छिद्यासेव्येत, तर्द्धुत्यद्यमाना योगसंस्काराः समनन्तरभाविविच्छेदकालीनैर्व्युत्थानसंस्कारैरिभभूयेरन्। अतो निरन्तरमासेवितव्यः। सत्कार आदरः। अनादरे लयविक्षेपकषायादयः प्रसह्येरन्। तस्मादादरेणासेवितव्यः। दीर्घकालादित्रैविध्येनासेवितव्य समाधर्दढभूमित्वं नाम प्रबलतरदुःखेनापि चालियतुमशक्यत्वम्। तच्च स्मर्यते - यिस्मिन्स्थितो न दुःखेन गुरुणापि विचाल्यते ५ इति।

गूढार्थदीपिकायाम् एवमुक्तम् अनिर्विदेन दीर्घकालासेवितो विच्छेदाभावेन निरन्तरासेवितः सत्कारेण श्रद्धातिशयेन चाऽसेवितः। सोऽभ्यासो दृढभूमिर्विषयसुखवासनया चालियतुमशक्यो भवति। अदीर्घकालत्वे दीर्घकालत्वेऽिप विच्छिद्य विच्छिद्य सेवने श्रद्धातिशयाभावे च लयविक्षेपकषायसुखास्वादानामपरिहारे व्युत्थानसंस्कारप्राबल्याहृढभूमिरभ्यासः फलाय न स्यादिति त्रयमुपात्तम्।

अत्रेदमवधेयं यत् योगसिद्धिरेव न, तत्त्वज्ञानसिद्धिरिप दीर्घकालनैरन्तर्यसत्कारसेवनं विना न फलं स्यादिति। तथाहि छान्दोग्ये अष्टमाध्याये श्रुयते देवराजः इन्दः असुरराट् विरोचनस्य आत्मज्ञानार्थं प्रजापतिसमीपाजग्मतुः इति। तौ हासंविदानावेव समित्पाणी प्रजापतिसमीपमाजग्मतु (छान्दोग्योपनिषद्- ८.७.२) इति। तदनन्तरम्-

तौ ह द्वाविंशतं वर्षाणि ब्रह्मचर्यमूषतुः। (छान्दोग्योपनिषत् ८.७.३)

तैत्तिरीयोपनिषदि भृगुर्वै वारूणिः इत्यादिना भृगुः प्रत्यग्भिन्नं ब्रह्म साक्षात्कर्तुं पित्रा चोदितं मार्गं अभ्यस्य दृढता सम्पादनार्थं पुनः पुनः पितरमुपससारेति।

५योगसूत्रवृत्तिः -१.१४

तथाहि पुनरेव वरुणं पितरमुपससार अधीहि भगवो ब्रह्मेति। इति।

द्वात्रिंशतं वर्षाणि ब्रह्मचर्यं व्रतमनुतिष्ठन्तौ प्रजापतेः उपदेशं प्रतीक्षमाणौ इति श्रूयते। तौ ह द्वात्रिंशतं वर्षाणि ब्रह्मचर्यमूषतुः। प्रजापत्युपदेशानन्तरं विरोचनः असुरराट् अधिककालं यापयितुमशक्तः स्वस्थानं गतवान्। पूर्णं फलं च न प्राप। इन्द्रस्तु दीर्घकालसत्कार्यसेवनेन प्रजापितनोपिदृष्टमात्मज्ञानं यथावत् प्राप्नोदिति। तथाहि– एतं त्वे ते भूयोऽनुव्याख्यास्यामि वसापराणि द्वात्रिंशतं वर्षाणीति स हापराणि द्वात्रिंशतं वर्षाण्युवास तस्मै होवाच। (छान्दोग्योपिनषत् ८.९.३) इति।

एवं त्वेव ते भूयोऽनुव्याख्यास्यामि नो एवान्यत्रैतस्माद्वसापराणि पञ्चवर्षाणीति स हापराणि पञ्च वर्षाण्युवास तान्येकशतं सम्पेदुरेतत्तद्यदाहुरेकशतं ह वै वर्षाणि मघवान्प्रजापतौ ब्रह्मचर्यमुपवास तस्मै होवाच। इति।

सत्कारोऽपि तत्त्वज्ञानलाभाय आवश्यकम् इति प्रश्नोपनिषद् सूचयति। तथाहि- तपसा ब्रह्मचर्येण श्रद्धया संवत्सरं संवत्स्य ...। (प्रश्नोपनिषद्- १.२) इति। गौडपादाः अपि अत्र प्रमाणं भवति। तथाहि-

उत्सेक उद्धेर्यद्वत्कुशाग्रेणैकबिन्दुना।

मनसो निग्रहस्तद्वद्रवेदपरिखेदतः॥ (गौडपादकारिका ३.४१) इति।

उत्सेक उत्सेचनं शोषणाध्यवसायेन जलोद्धरणिमिति यावत्। अत्र सम्प्रदायिद् आख्यायिकामाचक्षते। कस्यचित्किल पिक्षणोऽण्डािन तीरस्थािन तरङ्गवेगेन समुद्रोऽपजहार। स च समुद्रं शोषियष्याम्येवेति प्रवृत्तः स्वमुखायेणैकैकं जलिबन्दुमुपिर प्रचिक्षेप। तदा च बहुिभः पिक्षिभिर्वन्धुवर्गैर्वार्यमाणोऽपि नैवोपरराम। यहच्छया च तत्राऽगतेन नारदेन निवारितोऽप्यस्मिञ्जन्मिन जन्मान्तरे वा येन केनाप्युपायेन समुद्रं शोषियष्याम्येवेति प्रतिजज्ञे। ततश्च दैवानुकूल्यात्कृपालुर्नारदो गरुडं तत्साहाय्याय प्रेषयामास समुद्रस्त्वज्ज्ञातिद्रोहेण त्वामवन्यत इति वचनेन। ततो गरुडपक्षवातेन शुष्यन्समुद्रो भीतस्तान्यण्डािण तस्मै पिक्षणे प्रददािविति एवमखेदेन मनोनिरोधे परमधर्मे प्रवर्तमानं योगिनमीश्वरोऽनुगृह्णाति। ततश्च पिक्षण इव तस्याभिमतं सिद्धतीित भाव।

आवृत्तिरसकृदुपदेशात् ,(ब्रह्मसूत्रम ४.१.१) लिङ्गाच (ब्रह्मसूत्रम् ४.१.२) इति आवृत्त्यधिकरणमपि स्मर्तव्यम्।

दृष्टानुश्रविकविषयतवितृष्णस्य वशीकारसंज्ञा वैराग्यम्॥ असंशयं महाबाहो मनो दुर्निग्रहं चलम्। अभ्यासेन तु कौन्तेय वैरागेन च गृह्यते। (श्रीमद्भगवद्गीता-६.३५)

इत्यत्र वैराग्यस्य परापरभेदेन द्वैविध्यं भनसिनिधानं अपरवैराग्यस्य स्वरूपप्रतिपादनार्थं गृढार्थदीपिकायाम् इदं सूत्रं उदाहृतं मधुसूदनसरस्वतीभिः। मनस्यिप तृष्णाशुन्यत्वेन सर्वथा वैतृष्ण्यं तृष्णाविरोधिनी चित्तवृत्तिज्ञानप्रसादरूपा वशीकारसंज्ञा वैराग्यं सम्प्रज्ञातस्य समाधेरन्तङ्गं साधनमसम्प्रज्ञातस्य तु बहिरङ्गं इति।

वैराग्यविषयेऽपरोक्षानुभूतावेवमुक्तम्-स्ववर्णाश्रमधर्मेण तपसा हरितोषणात्। साधनं च भवेत्युंसां वैराग्यादिचतुष्टयम्॥ ब्रह्मादिस्थावरन्तेषु वैराग्यं विषयेष्वनु। यथैव काकविष्ठायां वैराग्यं तिद्धं निर्म्मलम्॥ (अपरोक्षानुभूतिः ३-४)

इति।

एतादृशदृश्चनुश्रविकविषयवैतृष्ण्यं धीरे निचकेतिस उपलभ्यते। स हि यमेन प्रलोभितः। तथाहि-

शतायुषः पुत्रपौत्रान्वृणीष्व वहुन्पशुन्हस्तिहिरण्यमश्वान् भूमेर्महदायतनं वृणीष्व स्वयं च जीव शरदो यावदिच्छसि॥ एतत्तुत्त्यं यदि मन्यसे वरं वृणीष्व वित्तं चिरजीविकं च। महाभूमौ नचिकेतस्त्वमेधि कामानां त्वां कामभाजं करोमि॥ इमा रामाः सरथा सतूर्या न हीदृशा लम्भनीया मनुष्यैः।

आभिर्मृत्प्रत्ताभिः परिचारयस्व नचिकेतो मरणं

मानुप्राक्षीः॥(कठोपनिषत् १.१.२३-२५)

नचिकेतसः अपरवैराग्यमपि तत्रैव मन्त्रेण प्रतिपाद्यते।

श्वोभावा मर्त्यस्य यदन्तकैतत्सर्वेन्दियाणां जरयन्ति तेजः।

अपि सर्वं जीवितमल्पमेव तवैव वाहास्तव नृत्यगीते॥(कठोपनिषत् १.१२६) इति।

साधनचतुष्टयसम्पत्त्यन्तर्गत इहामुत्रफलभोगविरागरूपा द्वितीया साधनसम्पत्तिः प्रकृतयोगसूत्रेण (यो.सू-१.१५) प्रतिपाद्यते।

१.७. तत्परं पुरुषख्यातेर्गुणवैतृष्णम् ॥१.१६॥ असंशयं महावाहो मनो दुर्निग्रहं चलम्। इति। अस्य श्लोकस्य व्याख्यानावसरे अभ्यासवैराग्याभ्यां तन्निरोधः इति पातञ्जलमतमनुसृत्य अभ्यासेन तु कौन्तेय वैराग्येन च गृद्यते इति अभ्यास वैराग्ये मनोनिग्रहोपायत्वेन प्रतिपाद्य परापर भेदेन वैराग्यं विभज्य परवैराग्यनिरूपणार्थम् इदं सूत्रम् उदाहृतं गृहार्थदीपिकायां मधुसूदनसरस्वतीभिः।

गृहार्थदीपिकायामस्य सूत्रस्याशय एवमभिवर्णितः। सम्प्रज्ञातसमाधिपाटवेन गुणत्रयात्मकात्प्रधानाद्विविक्तस्य पुरुषस्य ख्यातिः साक्षात्कार उत्पद्यते।ततश्चाशेषगुणत्रयव्यवहारेषु वैतृष्ण्यां यद्भवति तत्परं श्रेष्ठं फलभुतं वैराग्यम्। तत्परिपाकनिमित्ताच चित्तोपशमपरिपाकादिवलम्बेन कैवल्यमिति।

अत्रेदमनुसन्धेयम्— परापरवैराग्ययुक्तः पुरुषः जीवन्मुक्तो भवति। अतः अवश्यं परापरवैराग्ये सम्पादनीये। तेन वश्यात्मना (वश्यः स्वाधीनः विषयपारतन्त्र्यशुन्य आत्मा अन्तकरणं यस्य तेन)यतमानेन वैराग्येण विषयस्तोतः खिलीकीयते। सर्विचित्तवृत्तिनिरोधरूपः योगः प्राप्तुं शक्यते।

तत्परं पुरुषख्यातेः गुणवैतृष्णम् (यो.सू-१.१६)इति परवैराग्यसम्पन्नस्य स्थितिः मुण्डकोपनिषदि लभ्यते। तथा हि—

भिद्यते हृद्यग्रन्थिरिछद्यन्ते सर्वसंशयाः।

क्षीयन्ते चास्य कर्माणि तस्मिन्द्षष्टे परावरे॥(मुण्डकोपनिषत् २.२८) इति।

योगयुक्तात्मनः यतमानस्य चित्तचाञ्चल्यनिमित्तानि प्रारब्धकर्माण्यपि योगमहिम्ना अभिभूतानि भवन्ति इति गृढार्थदीपिकायाम्। तत्र कश्चन विचारः प्रस्तुतः स यथाग्रन्थमत्र लिख्यते।

कथमतिबलवतामारब्यभोगानां कर्मणामिभमवः, उच्यते— उपायत उपायात्। उपायः पुरुषकारस्तस्य लौकिकस्य वैदिकस्य वा प्रारब्धकर्मापेक्षया प्राबल्यात्। अन्यथा लौकिकानां कृष्यादिप्रयत्नानां वैदिकानां ज्योतिष्टोमादिप्रयत्नानां च वैयर्थ्यापत्तेः। सर्वत्र प्रारब्धकर्मसद्सत्त्वविकल्पग्रासात्प्रारब्धकर्मसत्त्वे तत एव फलप्राप्तेः किं पौरुषेण प्रयत्नेन,तद्सत्त्वे तु सर्वथा फलासंभवात्निः तेनेति। अथ कर्मणः स्वयमदृष्टरूपस्य दृष्टसाधनसंपत्तिव्यतिरेकेण फलजननासमर्थत्वादपेक्षितः कृष्यादौ पुरुषप्रयत्न इति चेत्। योगाभ्यासेऽपि समं समाधानं तत्साध्याया जीवन्मुक्तेरपि सुखातिशयरूपत्वेन प्रारब्धकर्मफलान्तराभावात्। अथवा यथा प्रारब्धफलं कर्म तत्त्वज्ञानात्प्रबलिमिति कल्प्यते दृष्टत्वात्, तथा तस्मादिप कर्मणो योगाभ्यासः प्रबलोऽस्तु शास्त्रीयस्य प्रयत्नस्य सर्वत्र ततः प्राबल्यदर्शनात्। तथा चाऽह भगवान्वशिष्ठः-सर्वमेवेह हि सदा संसारे रघुनन्दन। सम्यक्प्रयुक्तात्सर्वेण पौरुषात्समवाप्यते॥ उत्छास्रं शास्त्रितं चेति पौरुषं द्विविधं स्मृतम्। तत्रोच्छास्त्रमनर्थाय परमार्थाय शास्त्रितम्॥ शास्त्रप्रतिषिद्धिमनर्थाय शास्त्रितं उच्छास्त्रं नरकाय। शास्त्रविहितमन्तःकरणशुद्धिद्वारा परमार्थाय चतुर्ष्वर्थेषु परमार्थाय मोक्षाय। शुभाशुभाभ्यां मार्गाभ्यां वहन्ती वासना सरित्। पौरुषेण प्रयत्ने योजनीया शुभे पथि॥ अशुभेषु समाविष्टं शुभेष्वेवावतारय। स्वमनः पुरुषार्थेन बलेन बलिनां वर॥ द्रागभ्यासवशाद्याति यदा ते वासनोदयम्। तदाऽभ्यासस्य साफल्यं विद्धि त्वमरिमर्दने॥ संदिग्धायामपि भृशं शुभामेव समाहर। शुभायां वासनावृद्धौ तात दोषो न कश्चन॥ अव्युत्पन्नमना यावद्भवानज्ञाततत्पदः। गुरुशास्त्रप्रमाणैस्त्वं निर्णीतं तावदाचर॥ ततः पक्कषायेण नूनं विज्ञातवस्तुना। शुभोऽप्यसौ त्वया त्याज्यो वासनौघो निरोधिना॥ इति। तस्मात्साक्षिगतस्य संसारस्याविवेकनिबन्धनस्य विवेकसाक्षात्कारादपनयेऽपि प्रारब्धकर्मपर्यवस्थापितस्य चित्तस्य स्वाभाविकीनामपि वृत्तीनां

\* \* \*

योगाभ्यासप्रयत्नेनापनये सित जीवन्मुक्तः परमो योगी। इति शम्।

## कुन्तकस्यावदानम् : तुलनात्मकमध्ययनम् सीतानाथ आचार्यः\*

यथा तावदु दार्शनिकचिन्तायां यथा च मानविकज्ञानविज्ञानधाराया बहुविस्तृते विभागान्तरसमवाये भारतीयमनीषाया निरवद्यमवदानं विद्योततेतरां विश्वविद्ग्धपरिषदि तथैव काव्यस्य विरचनविस्तरे समीक्षापरिसरे भारतीयायाः कविप्रतिभायाः काव्यमीमांसाप्रज्ञायाश्च महिममयं स्थानं चिराय चकास्ति। संस्कृतसाहित्यसृष्टेर्मनोरमाणि निदर्शनानि सुप्राचीने वैदिकवाड्यये सुलभरूपाण्येव। संस्कृतसाहित्यमीमांसायाः प्रारम्भिकं सुनिर्दिष्टं विवरणं यद्यपि महाकालेन कवलीकृतं तथापि खृष्टजन्मनो बहोः कालात् पूर्वत एव संस्कृतकाव्यतत्त्वविषयकं चिन्तनजातं प्रचरद्रुपमासीदित्यनुमानस्य दढतरं प्रमाणं परिप्राप्यते। सेयं संस्कृतभाषानिबद्धा काव्यमीमांसाधारा सप्राचीनकालतः प्रवहन्ती बह्धीः शताब्दीः समभिव्याप्य विराजन्ती काले काले प्रादुर्भृतानां काव्यरहस्यनिर्ध्यानपराणां विविधदिग्गामिना भावनावैचित्र्येण विवृद्धिमापन्ना साहित्यतत्त्वमीमांसाया वैश्विके परिमण्डले विशिष्टतमं स्थानमादधाना साम्प्रतिकसाहित्यसृष्टिसमीक्षाविधानपि यथोचितं सम्पयोगितामावहतीत्यत्र नास्ति विप्रतिपत्तेर्छेशोऽपि।

अतुलचन्द्रगुप्तसुरेन्द्रनाथदासगुप्तसुधीरकुमारदाशगुप्तक्षुदिरामदासप्रमुखा बहव आधुनिकाः साहित्यसमीक्षकाः संस्कृतसाहित्यसमीक्षापद्धतेर्गौरवं भूयो भूयो निगदितवन्तः। तेषु दिग्दर्शनन्यायेन सुधीरकुमारदाशगुप्तस्य मतमेव समुपस्थाप्यते। दाशगुप्तमहाभागेन संस्कृतकाव्यालोकग्रन्थस्य दशमे पृष्ठे यदुक्तं तस्य भावः संस्कृतेनोपस्थाप्यते। अलङ्कारशास्त्रं काव्यशास्त्रं वा एतादृश एको विषयो यत्र भारतीयानामात्मश्राघाया बहूनि कारणानि विद्यन्ते। कस्मिन्नपि विषये पाश्चात्त्यकाव्यमीमांसाशास्त्रेषु यस्य तत्त्वस्य समीक्षायाः प्रारम्भिकी अवस्था संस्कृतकाव्यमीमांसाशास्त्रेषु तस्य परिपकः सिद्धान्तो दृक्पथमायाति। पुनः पाश्चात्त्यकाव्यतत्त्वसमीक्षायाः साम्प्रतिके समये अनेके विस्मयावहाः सिद्धान्ता भारतीयैराचार्यैः अष्टाभ्यो दृशभ्यो वा शतकेभ्यः पूर्वं बाहुल्येन परिनिष्ठापिता इत्यत्रास्ति प्रमाणम्। तथाहि बाहु-रिचार्डस् (Bradly, A.C., Rechards,

<sup>\*</sup>आशुतोषाध्यापकचरः, संस्कृतविभागे, कलिकाताविश्वविद्यालयस्य, कलिकातास्थस्य। राष्ट्रपतिपुरस्कारभाक्।

9.A.) इत्यादयः अद्यत्वे यद्यत्तत्त्वं समीक्षितुं प्रवृत्तास्तत्तत्त्त्त्वं यदि तावत् सहस्रवत्सरेभ्यः पूर्वं प्रायेण परिपूर्णाभिमततया आनन्दवर्धनस्याभिनवगुप्तस्य चालोचनायां परिप्राप्तं भवति, यदि वा ओयालाटारपोटारः (Pater Walter) नवशतवत्सरपूर्ववर्तिनः कुन्तकस्य मार्गे भ्रमन्नभिलक्ष्यते तर्हि किमस्माकमानन्दो न जायते? तेन चानन्देनात्मशक्तेरुद्धोधः किं न भवति?

विशिष्टानां बहुनामालङ्कारिकाणां विविधेषु अलङ्कारग्रन्थेषु विद्यमानेष्वपि स्वकृतेर्नवीनस्य वक्रोक्तिजीवितग्रन्थस्य प्रणयनोद्देश्यं वर्णयता कुन्तकेनोक्तं—

> लोकोत्तरचमत्कारकारिवैचित्र्यसिद्धये। काव्यस्यायमलङ्कारः कोऽप्यपूर्वो विधीयते॥ इति।

वैचित्र्यमित्यस्यार्थो वक्रोक्तिः। तदेव लोकोत्तरचमत्कारकारि अलोकिककाव्यानन्दजनकम्। अस्यैव वक्रोक्त्यपरनामकस्य वैचित्र्यस्य निष्पत्तिप्रकारं प्रदर्शयितुमेव नवीनऽयमलङ्कारग्रन्थो निर्मीयते। रचितपूर्वे किस्मिन्नपि ग्रन्थे वैचित्र्यस्यास्य व्याख्यानं नास्ति। वैचित्र्यापरनामिकाया वक्रोक्तेः स्वरूपं विविधे प्रसङ्गे तेन बहुधा निरूपितम्। क्रचिदुक्तं प्रसिद्धप्रस्थानव्यतिरेकि वैचित्र्यम् अथवा शास्त्रादिप्रसिद्धशब्दार्थोपनिबन्धव्यतिरेकि वैचित्र्यम्। कुत्रापि कथितं - प्रसिद्धामिधानव्यतिरेकि विचित्रैवामिधा। एताभिरुक्तिभिर्वक्रोक्तेः स्वरूपमेव पर्यवस्यित यत् लौकिकभावप्रकाशिकाभ्य उक्तिभ्यस्तथा शास्त्रीयतत्त्वप्रतिपादिकाभ्यो वाग्भङ्गीभ्यो भिन्ना तावत् काव्यरचनाशैली। विलक्षणौ तावत् काव्ये व्यवहृतौ शब्दार्थौ। कुन्तकस्याभिमतं खण्डियतुं प्रवृत्तेन मिहमभट्टेन यदुक्तं तेनापि वक्रोक्तेर्निरुक्तं स्वरूपं प्रतिष्ठितं भवति। तथा चोक्तं तेन

प्रसिद्धमार्गमुत्सृज्य यत्र वैचित्र्यसिद्धये।

अन्यथैवोच्यते सोऽर्थः सा वक्रोक्तिरुदाहृता॥

खृष्टपूर्वचतुर्थशताब्दीसम्भवत्वेन सम्भावितस्य ग्रीकदार्शनिकस्य एरिष्टटलमहोदयस्य काव्यचिन्तया सह किञ्चन सादृश्यं बिभिर्ति कुन्तकस्य वक्रोक्तिसमाश्रयेयं काव्यचिन्ता। तथाहि काव्यशैल्या ग्रथने व्यवहारसामान्यातिरिक्तस्य शब्दस्य रूपकस्य प्रसारितरूपबन्धस्य प्रयोगे गौरवमारोपितमनेन। तादृशो विलक्षणः प्रयोग एव साहित्यिकभाषां लौकिकभाषातः पृथक्करोति, साहित्यिकभाषाशैलीं स्वच्छां गतानुगतिकताया ऊर्ध्वं संस्थाप्य सरसां विधत्ते। लौकिकसाधारणशब्दव्यवहारतोऽपसृतिरियं साहित्यिकभाषाशैल्या अनितरसाधारणतायाः सरसतायाश्च हेतुभूता। एतद्र्थं शब्दबन्धं प्रसारितं

संक्षेपितं रूपान्तरितं वा कुर्यात् कविः। आरिष्टटलेन तदीये Poetics इति ग्रन्थे भाषाया अष्टानामंशानामालोचनाया अन्तिमे Diction इत्यंशे एवमुक्तं— "The diction becomes distinguished and non-prosaic by the use of unfamiliar terms, I.e. Strange words, metaphors, lenthened forms, and everything that deviates from the ordinary modes of speech...what helps most, however, to render the Diction at once clear and non-prosiac is the use of the lenthened, curtailed and altered forms of words. That deviation from the ordinary words will, by making the language unlike that in general use, give it a non-prosaic appearance." (Ingram Bywaker इत्याख्येन विद्वान्दितम्)।

टिलियार्ड-(Tillyard), सोस्यूर (Saussure), (Mukarovasky) प्रमुखाः पाश्चात्त्यभाषाविज्ञानाश्रियणो नन्दनतात्त्विका भाषां तथा साहित्यं निर्माणशैल्या दृक्कोणतो विचारयन्ति। तेषां विचारधारा शैलीविज्ञाननाम्नाभिधीयते। एतेषां प्रधानं वक्तव्यं तावत् साहित्यस्य भाषा प्रात्यहिकव्यवहारिकभाषातो भिन्नरूपा। दिग्दर्शनन्यायेन मुकारोभस्किमहाभागस्य समीक्षायाः पङ्किविशेषः समुद्भियते- "Poetic language is a different form of language with a different function that of the standard." अस्यायमाश्रायः - काव्यिकभाषा तावत् साधारणभाषाया भिन्नस्वरूपा; प्रचलिताया वृत्तेर्भिन्नया वृत्त्या युक्ता च। आलोकजाण्डारवारि महोद्येनोक्तं-"A figure of speech is a deviation from the plain and ordinary mode of speaking for the sake of greater effect; it is and unusual form of speech." उक्तेरस्या अयमाशयः – काव्यस्यालङ्कारस्तावत महत्तमोद्देश्यसिद्धये संरलायाः साधारणायाः कथ्यभाषाया अपसृतिः अयम् (अलङ्कारः) तावदु भाषायाः स्वाभाविकेतरं रूपम्। फ्रान्स्देशीयकविना पलभालेरिमहाभागेन मन्यते काव्यभाषा प्रचलितभाषाधारेण एका (नवीना) भाषा तस्य मते कविस्तावदु भाषाप्रयोगविधौ व्यतिक्रमी, व्यतिक्रमस्य स्रष्टा- भाषामाध्यमेन रचनाकर्म कर्तुं, भाषायां वा रचनाकर्म कर्तुं- "a poet is a deviator, a maker of deviation...in order to work through a language, on a language." प्रतीच्यसाहित्यसमीक्षकाणां निरुक्तदृष्टिभिः सह कुन्तकस्य वक्रोक्तेः मौलस्वरूपचिन्ताया महदेव सादृश्यं सुतरामेवापतित तुलनात्मकसाहित्यमीमांसकानां दृष्टौ। बङ्गीयकविसमीक्षकाणां काव्याश्रियिचिन्तायामिप कुन्तकस्य वक्रोक्तिभावनासाजात्यं दृष्टिपथमायाति। तथाहि मोहितलालमजुमदारेण साहित्यविचारे समीरितं— "भावके अविकल यथायथरूपे प्रकाश करिवार जन्य भाषाके साधारण धर्म हृइते एकिटि भिन्न धर्म ग्रहण कराइते हृय।" उक्तेरस्या अयमाशयः - कवेर्भावस्य अविकलयथायथप्रकाशनाय भाषा साधारणधर्मतो भिन्नमेकं धर्म ग्राहियतव्या। मोहितलालकथितो ग्राहियष्यमाणोऽयं विलक्षणो भाषाधर्मः कुन्तकप्रोक्ताया वक्रोक्तेरनुरूपतां किं न व्रजति? भाषा ओ छन्द इति कवितायां रवीन्द्रनाथेनोक्तं—

मानुषेर जीर्ण वाक्ये मोर छन्द दिवे नव सुर अर्थेर बन्धन हते निये तारे यावे किछु दूर भावेर स्वाधीनलोके।

अस्यायं भावः-

जीर्णवाक्ये नृणां छन्दो मम दद्यात् सुरं नवम्। अर्थवन्धात् कियदूरं वाक्यं तन्नेष्यते किल। भावलोके निजायन्ते॥

विश्वकवेरनयोक्त्या एतद्भिहितं भवित यत् छन्दसः स्पर्शेन मानवानां प्रात्यहिकं साधारणं वाक्यं नवीनतात्पर्यवाहिनि काव्यवाक्ये परिणमित। अतः साधारणवाक्याद् भिन्नतरं काव्यवाक्यमिति परिप्राप्तं भवित। वकोक्तितत्त्वं विहायापि कुन्तकस्य काव्यदर्शने प्रतिविम्बितानि तत्त्वान्तराणि अद्यत्वेऽपि प्रासिक्षकतां न जहाति। तथाहि काव्यं तावदेका खण्डरिहता सम्पूर्णा सृष्टिरिति कुन्तकेन मन्यते। सालङ्कारस्य काव्यतेति कारिकांशस्य (१/६) व्याख्याने वृत्तावेवमुक्तम् अलङ्करणसहितस्य सकलस्य निरस्तावयवस्य स्वतः समुदायस्य काव्यता कविकर्मत्वम्। अस्यायं भावः कविचित्तस्य भावराशिः प्रकाशस्य दुर्वारगतिवेगेन वाङ्मयमूर्तिं परिगृह्णन्ती काव्यसंज्ञां लभते। तादृशस्य भावस्योपलिब्यस्त्रथाभिव्यक्तिरिति द्वयमेव तावत् प्रतिभासाध्यम्। कवेरुपलिब्यर्थया खण्डरिहता एका निरवयवा च तथा तस्य प्रकाशात्मकं शिल्पकर्मापि। काव्यस्वरूपस्यतादृशाविभाज्यत्वस्वरूपचिन्तने आनन्दवर्धनाभिनवगुप्तयोराधमण्यं कुन्तकस्यानस्वीकार्यम्। यथा वा भवतु वस्तुस्थितिः। कुन्तकस्यानस्याः काव्यदृष्टेरानुरूप्यं साम्प्रतिकसाहित्यसमीक्षावर्त्मिन न दुर्लभम्। वक्तव्यस्यास्य समर्थनाय

रवीन्द्रनाथस्य साहित्यधर्मप्रबन्धतोंऽशविशेषः समुद्रियते। तत्र तेनोक्तं— "सेइ भाव सेइ भावना सेइ आविर्भाव याके प्रकाश करते गेलेइ अलङ्कार आपिन आसे, तर्के यार प्रकाश नाइ, सेइ हल साहित्येर। अलङ्कार जिनिस टाइ चरमेर प्रतिरूप...सेइ अलङ्कृत वाक्यइ हच्छे रसात्मक काव्य।"

अस्यायं भावः - स भावः सा भावना स आविर्भावो यस्य यस्या वा प्रकाशे अलङ्कारः स्वत एव समायाति तर्कशास्त्रे यस्य प्रकाशो नास्ति, तत्स्वमेव साहित्यस्य। चरमस्य प्रतिरूपं तावदलङ्करणम्...। इदमेवालङ्कृतं वाक्यं तावत् रसात्मकं काव्यम्। प्रतीच्यसाहित्यसमीक्षकेण एवारकोम्विमहाभागेन (Abercrombie) तदीये "The Idea of Great Poetry" इत्याख्ये ग्रन्थे उक्तं— "Poetry does not cousist of separable qualities, if it exists at al, it exists as an indivisible whole."

अस्यायं भावः - काव्यस्योपादानानि विच्छेद्यितुं न शक्यन्ते। काव्यं चेद भवति तर्हि तदविभाज्यसामग्रिकरूपेण भवति। पाश्चात्त्यदार्शनिकेन कोचेमहाभागेन (Croce) तदीये Aesthetic इत्यिभधेये ग्रन्थे नवने अध्याये कलावस्तुनो बहिरङ्गविभागमनङ्गीकुर्वतोक्तं- "The fact that we divide a work of art into parts, a poem into seenes, episodes, similies, sentences...such division anihilates the work, as dividing the organism into heart, brain, nerves, muscles and so on turns the living being into corpse." अस्य भाव एवम्- अस्माभिः किञ्चन शिल्पकर्म अंशैर्विभाज्यते किमपि काव्यम् अर्थवस्त्वलङ्कारवाक्यादिभिर्विभाज्यते। तादृशो विभागो विनाशयति शिल्पकर्म कविकर्म चः यथा हृदयमस्तिष्किशिरास्नायुप्रभृतिभिः देहस्य विभागो जीवन्तं प्राणिनं शवरूपतां नयति। काव्यालङ्कारयोस्तादात्म्यसम्बन्धं प्रतिष्ठापयता पुनरपि तेनोक्तं- "One can ask oneself how an ornament can be joined to expression. Externally? in that case it must always remain separate. Internally? in that case either it does not assist expression and mars it, or it does form part of it and is not ornament but a coustituant element of expression, indistinguishable from the whole."

अस्यायमाशयः - एतत् तावत् स्वात्मना विचार्यम्- अलङ्कारः

कथमभिव्यक्त्या युक्तो भवति। बहिरङ्गभावेन? तथा सित अयं सर्वथा पृथग्भृतस्तिष्ठेत्। अथ अन्तरङ्गभावेन? तथात्वे अयमभिव्यक्तेः सहायतां न कुर्यात् परन्तु इमां नाशयेदिदि एको विकल्पः। अपरो विकल्पस्तावत् अयमभिव्यक्तेरङ्गीभूतो भवति, अलङ्काररूपेण न तिष्ठति, भवति परं समग्राया अभिव्यक्तेमीलिकोपादानरूपाः। ओयालटेयारपोटारस्य मते ग्रहणयोग्योऽलङ्कारः प्राधान्येन काव्यस्याङ्गभूतः प्रयोजनभूतो वा "...permissible ornament being for the most part structural or necessary." भावाभिव्यक्त्यवसरे शब्दाः स्वतःस्फूर्ततया समागच्छन्तीति कवेर्मधुसुदनस्यानुभूतिः राजनारायणवसुं प्रति लिखिते पत्रे एवं प्रकाशितास्ति-"I had no idea, my dear fellow, that our mother tongue would place at my disposal such an exhastive material and you know, I am not a good scholar. The thought and images bring out words with themselves- words that I never thought I know, here is a mystery..." अस्यायं भावः - बन्धो! मम मातृभाषा काव्यरचनायाः कृते ममाधिकारे पर्य्याप्तानि उपकरणानि स्थापयेत् इति विषये मम धारणा नासीत्। नाहमुत्तमो विद्वानिति त्वया ज्ञातमेव। (काव्यिकः) भावः (काव्यिकी) भावमूर्त्तिश्च अभिव्यक्तये अज्ञातपूर्वानपि शब्दान् आत्मना सह स्वत आनयतः। एतदेव रहस्यम्। मधुसुदनस्यानयोत्त्या कवेर्भावाभिव्यत्त्या सह काव्यिकशब्दानां स्वाभाविकः कश्चन सम्बन्धोऽभिद्योत्यते। तात्त्विकदृष्ट्या काव्यस्याविभाज्यत्वेऽपि व्यवहारिकदृष्ट्या तस्य विश्लेषणं कुन्तकस्यानुमतम्।

कुन्तकेन साहित्यशब्दस्य व्याख्याने सातिशयं कृतित्वं प्रदर्शितम्। काव्यं साहित्यमिति पदद्वयं समार्थकतयाद्यत्वे प्रचितितमस्ति। परन्तु संस्कृतकाव्यमीमांसायाः प्राथमिके पर्याये शब्दार्थीं सहितौ काव्यमित्यादिप्रकारके काव्यलक्षणे प्राप्यमाणेऽपि काव्यार्थे साहित्यशब्दस्य प्रयोगो न तथा दृष्टिपथमायाति। काव्यसाहित्यशब्दयोरनर्थान्तरत्वं प्रतिपाद्यता कुन्तकेन साहित्यशब्दस्य त्रिविधं व्याख्यानं प्रत्यक्षवृत्त्या विहितम्। अपरं व्याख्यानद्वयश्च परोक्षवृत्त्या संसूचितम्।

तत्र काव्ये शब्दसमुदायेन सह अर्थसमुदायस्य सौन्दर्यसम्पदा या समीचीना प्रतिस्पर्था सा साहित्यशब्दवाच्येति प्रथमं व्याख्यानम्। काव्ये विद्यमानशब्दसमुदायान्तःपातिनां प्रातिस्विकशब्दानां (शब्दव्यक्तीनां वा) तथा अर्थसमुदाये विद्यमानानाम् अवान्तरार्थानां सौन्दर्यसम्पादनविधौ या सङ्गता प्रतिस्पर्धा सा साहित्यशब्दवाच्येति द्वितीयं व्याख्यानम्। शब्दार्थव्यतिरिक्तानाम् अलङ्कारगुणरीतिप्रमुखानां काव्योपादानानां सुसञ्जसा स्थितिः साहित्यम् इति तृतीयं व्याख्यानम्। एतद्यतिरेकेणापि कविचेतसा सह सहृद्यचेतसो भावसम्मीलनं तथा काव्ये वर्ण्यमानजागतिकपदार्थैः सह कविचेतसो भावसम्मीलनं तथा काव्ये वर्ण्यमानजागतिकपदार्थैः सह कविचेतसो विशिष्टं मिलनम् अर्थात् आनन्दवर्धनसम्मता जागतिकपदार्थैः सह कविचेतसो विशिष्टं मिलनम् अर्थात् आनन्दवर्धनसम्मता जागतिकपदार्थीः विभावताप्राप्तिरिति साहित्यद्वितयमिष कुन्तकेन सूचितम्। साहित्यशब्दस्यैतादृशं व्याख्यानमलङ्कारग्रन्थान्तरे दुर्लभम्। परन्तु आधुनिकानां साहित्यसमिक्षकाणां भावनायाः समीपचरम्। दिङ्मात्रमुद्वितिर्यथा रवीन्द्रनाथस्य "बांलाजातीय साहित्य" इति प्रबन्धतः। तत्र तेनोक्तं— "सहित शब्द हइते साहित्यर उत्पत्ति। अत्यव धातुगत अर्थ धरिले साहित्य शब्देर मध्ये एकटि मिलनेर भाव देखिते पाओया याय। से ये केवल भावे भावे भाषाय भाषाय ग्रन्थे ग्रन्थे मिलन ताहा नहे- मानुषेर सहित मानुषेर अतीतेर सहित वर्तमानेर दूरेर सहित निकटेर अत्यन्त अन्तरङ्ग योगसाधन साहित्य व्यतीत आर किछुर द्वाराइ सम्भवपर नहे।"

अस्यायमाशयः— सहितशब्दात् साहित्यशब्दस्योत्पत्तिः। अतो व्युत्पत्तिगतार्थदृष्ट्या साहित्ये एकस्य मिलनस्य भावः परिलक्ष्यते। तन्न केवलं भावेन सह भावस्य, भाषया सह भाषायाः ग्रन्थेन सह ग्रन्थस्य वा मिलनमिति नः, परन्तु मनुष्येण मनुष्यस्य अतीतेन सह वर्तमानस्य दूरेण सह निकटस्य अतीवान्तरयोगसाधनं साहित्यमृते केनापि अन्येन न सम्भवति। कुन्तकेन यद्यपि रवीन्द्रनाथेनेव अतीवव्यापकेऽर्थे साहित्यशब्दस्य प्रयोगो न विहितस्तथापि कुन्तकस्य साहित्यशब्दव्याख्या न व्याप्तिरहिता आलङ्कारिकान्तराणां ग्रन्थेषु अदृष्टचरा च। कुन्तकेन शब्दार्थयोः सुसमञ्जसस्थितिरूपं यत् प्राथमिकं साहित्यव्याख्यानं प्रदर्शितं तस्यानुरूपं चिन्तनं कार्लाइलमहाभागस्य "The Hero AS Poet" इति ग्रन्थे एवं प्राप्यते— "For body and soul, word and idea, go strangely together here as everywhere." अस्यायं भावः— यतो देह आत्मा च, शब्दोऽर्थश्च अत्रेव सर्वत्र सविस्मयं सह गच्छतः। कालिदासस्य मतेऽपि यथा अर्धनारीश्वररूपेण पार्वतीपरमेश्वरौ नित्यसम्बन्धौ तथैव वागर्थाविप काव्ये नित्यसाहित्ययुक्तौ। तथा चोक्तं तेन—

वागर्थाविव सम्पृक्तौ वागर्थप्रतिपत्तये।

जगतः पितरौ वन्दे पार्वतीपरमेश्वरौ॥ इति।

कुन्तकेन साहित्यशब्दस्य यत्तृतीयं व्याख्यानमुपन्यस्तं तेन सह ओयालटारपेटार महोदयेन रचनाशैली चिन्ताया ग्रन्थे विद्यमानायाः तस्योक्तरंशविशेषः समृद्भियते। तेनोक्तं- "All the laws of good writing aim at a similar unity or identity of the mind in all the process by which the word is associated to its import...style is in the right way when it tends towards that. All depends upon the original unity, the vital wholeness and identity, of the initiatory apprehensive of view." अस्यायमाशयः शब्दस्यार्थेन सह सम्बन्धीभवनस्य सर्वासु प्रक्रियासु उत्तमरचनाया नियमास्तादृशमैक्यं सारूप्यञ्च लक्ष्यीकुर्वन्ति। शब्दसमवायस्य वाक्यस्य वाक्याङ्गस्य समग्राया रचनायाः सङ्गीतस्य प्रबन्धस्य वा तदीयोपजीव्यवस्तुना सह एकीकरणस्य रीतिरेव (style) कुन्तकदृष्ट्या साहित्यमेव यर्थार्थो मार्गो यदि तदिभमुखिनी गतिर्विद्यते तस्य। प्रारम्भिकोपलब्ध्यात्मकदृष्टे मौलिके ऐक्ये तथा प्राणगतायां सामग्रिकतायां सारूप्ये च सर्वं विश्राम्यति। अत्र ऐक्यपदेन (unity) मार्गपदेन (style) यत् प्रतिपादितं तत्तावत् कुन्तकाभिमतसाहित्यपदस्य तृतीयव्याख्यानेन समीकर्तुं शक्यते। कविचेतसा सह सहृदयचेतसः सुमहृत्सायुज्यवशादेव सहृदयः काव्यार्थोपभोगे समर्थो भवतीति द्वयोरनयोः हृदययोः साहित्यमनस्वीकार्यमिति कुन्तकोक्तचतुर्थव्याख्यानस्यानुरूपं चिन्तनम् आङ्गलसाहित्यसमीक्षापरिसरे परिलक्ष्यमाणमस्ति। तथा चोक्तं कोचेमहाभागेन- "The activity of judgement which criticizes and recognizes the beautiful is identical with what produces it. The only difference lies in the diversity of circumstances, since in the one case it is a question of aesthetic production, in the other of reproduction. The activity which judges is called test; the productive activity is called genius, genius and test are, therefore, substantially identical." अस्य भावार्थ एवं- विचारधर्मिता या काव्यसौन्दर्यं समीक्षते समाद्रियते च सा तया अभिन्ना या इदं सुजित। यः कश्चित् प्रभेदः स तावत् परिस्थिते वैचित्र्याश्रयी। तथाहि एकस्मिन् क्षेत्रे इदं सौन्दर्यस्य सजनम्। अपरस्मिन् क्षेत्रे इदं तावत् पुनः सुजनम्। या कार्यकारिता (काव्यं) विचारयति सा समीक्षेत्युच्यते, सृष्टिधर्मिणी कार्यकारिता प्रतिभेत्युच्यते। समीक्षा प्रतिभा चेति द्वितयमभिन्नमेव।

काव्यविरचनकाले जागतिकवस्तुभिः सह कविचित्तस्य साहित्यं कुन्तकेन यिन्नगिदितं तदिप पाश्चात्त्यसाहित्यसमीक्षकाणां सम्मतमेव। दिङ्मात्रमुद्धृतिर्यथा शेलीमहाभागस्योक्तितः। या चेत्थम्— "Poetry turns all things to loveliness; it exalts the beauty of that which is most beautiful and aids beauty to that which is most reformed." अस्या अयं भावः- काव्यं सर्वं सुन्दरं करोति; इदं तावत् सुन्दरतममिप महिममयं करोति, असुन्दरतममिप सुन्दरं करोति। दशरूपककृतािप उक्तं- सुन्दरमसुन्दरं वा वस्तु कविना भाव्यमानं रसभावतां प्राप्तोति। तथाहि—

रम्यं जुगुप्सितमुदारमथापि नीचमुग्रं प्रसादि गहनं विकृतञ्च वस्तु। यद्याप्यवस्तु कविभावकभाव्यमानं तन्नास्ति यन्न रसभावमपैति लोके॥ कविचित्तेन सह साहित्यवशादेव जागतिकपदार्थानां तादृशी सौन्दर्यमयस्वरूपता प्रकाशिता भवति।

साहित्यशब्दव्याख्यानावसरे

कुन्तकेनैकत्रोक्तम्-

अपर्यालोचितेऽप्यर्थे बन्धसौन्दर्यसम्पदा। गीतवद्धृदयाह्वादं तद्विदां विद्धाति यत्॥

तथाहि अर्थे अज्ञातेऽपि साहित्यं शब्दबन्यसम्पदा गीतवत् हृद्यानन्दं सम्पाद्यित। प्राचीनेनालङ्कारिकेण कुन्तकेन काव्यिकशब्दानां गीतिधर्मिता यात्र समीरिता आधुनिकसाहित्यसमीक्षकाणां समीक्षायामपि ताहशी चिन्ता बाहुल्येन प्रचरद्भूपा। शब्दस्य गीतिधर्मिताविषये कार्ल्डलमहाभागेनोक्तम्— "...all speech, even the commonest speech, has something of song in it ... Poetry, therefore, we will call musical thought." अस्य भावार्थः— सर्वरिमन् वाक्ये, अतीवसाधारणे वाक्येऽपि सङ्गीतस्यांशिवशेषो विद्यते। अतः साहित्यं सङ्गीतमयो चिन्तेति ब्रूमः। साम्प्रतिकाः साहित्यचिन्तकाः काव्यिकानां शब्दानां सङ्गीतधर्मिताम् अर्थानाञ्च चित्रधर्मिताम् अभ्युपगच्छन्ति। तथा चोक्तं रवीन्द्रनाथेन तदीये साहित्येति प्रबन्धे— "अत एव चित्र एवं सङ्गीतइ साहित्येर प्रधान उपकरण चित्र भावके आकार देय, सङ्गीत भावके गतिद दान करे। चित्र देह एवं सङ्गीत प्राण।" अस्यायं भावः— अत्रिश्चित्रं सङ्गीतञ्च साहित्यस्य प्रधान उपादाने। चित्रं भावम् आकृतियुक्तं करोति सङ्गीतं भावं गतियुक्तं करोति। चित्रं देहभूतं सङ्गीतं प्राणभूतम्। कुन्तकेन यद्यपि अर्थस्य चित्रधर्मिताविषये किमपि

नोक्तं तथापि शब्दस्य सङ्गीतमयता तेन सुस्पष्टं कथिता।

काव्यिकशब्दविषये कुन्तकस्य यदिभमतं तस्य साम्प्रतिकसाहित्यपरिसहेऽपि प्राप्यमाणैव। काव्यिकशब्दस्य वैशिष्ट्यमधिकृत्य तेनोक्तं विवक्षितार्थैकवाचकोऽन्येषु सत्स्वि। तथाहि बहुषु पर्य्यायवाचके समार्थकेषु वा शब्देषु विद्यमानेष्वपि कविना तादृशः शब्द एव प्रयुज्यते यस्य परिवर्तनेन कवेर्विवक्षा व्याहता भवेत्। कुमारसम्भवस्य पञ्चमसर्गगते द्वयं गतं सम्प्रति शोचनीयतामित्यादिश्लोके शिववाचकेषु बहुषु शब्देषु विद्यमानेष्वपि कपालीति शब्दः कालिदासेन प्रयुक्तः। शब्दमिमं विहायापरः कश्चित् शब्दः वीमत्सरसस्य स्थायिभावभूतां जुगुप्सामभिव्यञ्जयितुं न समर्थः। प्रसङ्गेऽस्मिन् तेन बहवः कविप्रयुक्ताः शब्दोः समीक्षिताः। पाश्चात्त्यकाव्यसमीक्षायामपि एतादृशी चिन्ता परिदृश्यते। उयाल्टारपेटार-महाभागेन "Appreciations, Style" इति ग्रन्थे एकत्र एवमुक्तं- "one word for the one thing, the one thought, amid the multitude of words, terms, that might just do: ...the unique word, phrase, sentense, paragraph, essay or song absolutely proper to the single mental presentation of vision within." अस्यायं भावः- असङ्ख्येषु पदेषु च एकस्य वस्तुन एकस्याश्चिन्तायाः कृते एकः शब्दः ...अद्वितीयः शब्दः वाक्यार्थः वाक्यम् , अनुच्छेदः प्रबन्धो गीतिर्वा इत्येतत्सर्व (व्यस्तरूपेण समस्तरूपेण) मानसोपस्थापनाय पूर्णतः पर्याप्तम्। विषयेऽस्मिन् प्रख्यातस्य कवेः "the best words in the best order" [उत्तमाः शब्दा उत्तमक्रमेण विन्यस्ताः काव्यं भवति।] इति काव्यसंज्ञाया विश्लेषणे डिङ्कउयाटार महोदयेन "The Lyric" इति ग्रन्थे यदक्तं तस्यांशविशेषः समुद्भियते- "By word we mean as colridge must have meant, words used for a purpose which they alone can serve. Poetry is the communication through words of certain experiences that can be communicated in no other way." अस्यायं भवेदु भावार्थः-शब्द इत्यनेन अस्माभिर्बोधियतुमिष्यते यथा कोलरिजेन बोधियतुमिषितं काव्यं स एव शब्दो यः शब्द् उद्देश्यविशेषं साधियतुं व्यविहयते, य उद्देश्यं काव्यं तावत् शब्दमाध्यमेन कविचित्रस्य विशिष्टाया अभिज्ञतायाः सञ्चारणं, या अभिज्ञता अनुभूतिर्वा अन्येन केनापि पथा प्रकाशयितुं शक्यते।

. संस्कृतकाव्यमीमांसकेषु कुन्तक एव केवल आलङ्कारिको यः काव्यजीवितभूताया वक्रोक्तेस्तथा सर्वेषामपि कविकर्मणां भित्तिभूमौ प्रतिभां वैशद्येन प्रतिष्ठापितवान्। विषयेऽस्मिन् नूनमेवानन्दवर्धनेन विहितम्। अन्यैरालङ्कारिकैः केवलं काव्यकरणत्वेन प्रतिभायाः स्वीकृतिर्विहिता। परन्त कार्यकारिताविषये इदं किमपि नालोचितम्। वक्रोक्तेः कविप्रतिभामूलकत्वं व्यवस्थापयता कन्तकेनोक्तं - वक्रोक्तिरेव वैदग्ध्यभङ्गीभणितिरुच्यते। तचैवं व्याख्यातं - वैद्ग्ध्यकविकर्मकौशलं तस्य भङ्गी विच्छित्तिः तया भणितिः। अन्यत्र कचित कचित वक्रोक्तिः कविव्यापार इत्युक्तम्। कविकौशलं वा कविव्यापारो वा पूर्वमेव प्रतिभासम्भवमिति कन्तकेन कचित सुस्पष्टविधया कचिदस्पष्टविधया प्रकाशितम्। उत्तरकालिकानामलङ्कारिकाणां विवरणादपि तदेव स्पष्टीभवति। तथाहि काव्यस्वरूपे आलङ्कारिकाणां विप्रतिपत्तिप्रदर्शनावसरे कुन्तकमतमुद्धरता रुय्यकेणोक्तं- वक्रोक्तिजीवितकारः वकोक्तिमेव प्राधान्यात् काव्यजीवितमुक्तवान् , व्यापारस्य प्राधान्यञ्च काव्यस्य प्रतिपदे। तत्र टीकाकृता जयरथेनोक्तं-व्यापारस्येति कविप्रतिभोह्निखितस्य कर्मणः. कविप्रतिभानिवर्तितत्वमन्तरेण वक्रोक्तिरेव न स्यात्। कुन्तकस्य मते सर्वमेव काव्यं कविप्रतिभासम्भवं तत्रालङ्कारो वा रीतिर्वा ध्वनिर्वा रसो वा किमपि अन्यदु वा काव्यचमत्कृतेरुत्सभूतं भवतु नाम। अतश्च कुन्तकेन काव्यानामुत्कर्षापकर्षविचारो न कृतः। तस्य मते सर्वमेव कविकर्म काव्यपदवाच्यमलौकिकानन्ददायकञ्च स्यात् यदि तत् कविप्रतिभासम्भवं भवेत्। एवं कुन्तकेन सर्वेषां कविकर्मणां मूलं प्रतिभा व्यवस्थापिता। पाश्चात्त्यसाहित्यसमीक्षायां काव्यसृष्टौ सामान्ये न शिल्पसृष्टौ च प्रतिभाकल्पनादीनां या गौरववती भूमिका परिगणिता तया साम्यमतितरां बिभर्ति कुन्तकस्येयं प्रतिभातत्त्वचिन्ता। दिग्दर्शनन्यायेन कतिचन पाश्चात्त्यमतान्यत्र समुद्धिख्यन्ते। पञ्चदशशताब्दीयेन दुरार(Durer) महोदेन समीरितं- "Genius is unaccountable and inexhastible. Brought to perfection by study and observation it is the true source of original works of art." अस्यायं भावः - प्रतिभा तावत् कारणनिरपेक्षाविषयिण्या मौलिकसप्टेर्यथार्थकारणतां याति। देकार्तमहोदयेनोप्युक्तम्– "Genius, the gift of nature was looked upon as essential for poetic production." अस्यायमाशयः - प्रकृतिदत्ता प्रतिभैव काव्यरचनाविधौ आवश्यकी। कान्तिचन्द्रपाण्डेमहाभागेन तदीये "Comparative Aesthetic" इति ग्रन्थे

वेकन-(Becon)मतमुद्धरतेवमुक्तं— "According to him (Becon) imagination produces poetry, memory produces history and reason produces philosophy." अस्यायं भावः कल्पना काव्यं शक्तेः जायते, स्मृतिशक्तेः इतिहासः प्रादुर्भवति युक्तिशक्तेः दर्शनं प्रादुर्भवति इति वेकनस्य मतम्।

रीतिचिन्तनेऽपि कुन्तकस्य स्वतन्त्रा दृष्टिः परिलक्ष्यते। विभावनादिभिः देशभित्तिकतया व्यवस्थापितं रीतितत्त्वं निराकृत्य कविस्वभावभेदमूलकं रीतितत्त्वं व्यवस्थापितं कुन्तकेन। कुन्तकस्य रीतिविषयिणीयं दृष्टिः आधुनिकसाहित्यसमीक्षकाणां रीतिचिन्तासमीपसञ्चारिणी ओयारस्फोल्डमहाभागेनोक्तं— "It (style) is that element of literary composition in which ...the writer unconsciously expresses his tempartment or circumstances." अस्यायं भावः—रीतिरियं साहित्यिकरचनायास्तादृशमुपकरणं यत्र कविरजानन्नेव आत्मनः स्वभावम् अवस्थां वा प्रकाशयति। अन्येऽपि ओयालटारपेटार-हाडसन-प्रमुखाः पाश्चात्त्यसमीक्षका रीतिविषयेऽनुरूपं मतधारां पोषयन्ति।

एवं वक्रोक्तेः स्वरूपसामान्यचिन्तने तस्याश्च काव्यात्मत्वव्यवस्थापने तात्त्विकदृष्ट्या काव्यसायविभाज्यस्वरूपत्वप्रतिष्ठापने काव्यसमार्थकतया साहित्यशब्दस्य व्याख्याने काव्यिकशब्दवैलक्षण्यविचारे कविकर्मणि प्रतिभाया गौरववत्या भूमिकाया उपगमे कविस्वभावभेदवशाद् रीतिभेद्स्वीकरणे च कुन्तकस्य काव्यस्य समीक्षा सुतरामेव विलक्षणा साम्प्रतिकसाहित्यसमीक्षापद्धत्या सह सादृश्यं भजमाना देदीप्यते। कुन्तकस्य काव्यसमीक्षाया विद्यते साम्प्रतिकसमयसङ्गतिरिति प्रदर्शयता सुरेन्द्रनाथदासगुप्तेनोक्तं— निविष्ट हृद्या अनुधावन करिले देखा याय ताँहार प्राचीन परिभाषा मध्य दिशा सुस्पष्ट हृद्या उठियाछे। अस्यायमाशयः - साभिनिवेषं चिन्तने कियमाणे प्रतिभाति यत् तस्य ग्रन्थे अत्याधुनिकसाहित्यविचारपद्धतेराभासः तस्य प्राचीनपरिभाषामाध्यमेन स्पष्टत्वं गतः।



## राधावल्लभकृतनाट्यद्वयस्य समीक्षा सौम्यजित् सेनः\*

#### ०. उपोद्धातः

वैदिकं तथा लौकिकं संस्कृतिमव आधुनिकसंस्कृतसाहित्यवपुरिप विशालिमित्यत्र नास्ति किमिप चित्रम्। अतः परीक्षितं स्वमिहम्ना च दृढीकृतिमिदं सत्यं यदूनविंशिवंशैकविंशशतकेषु विरचितानि संस्कृतसाहित्यानि कात्स्त्र्यंन ऐतिह्याधुनिकतयोः (Tradition and Innovation) सेतुरिव संयोगं स्थापयन्ति जनगणमानसं च मोहयन्ति वरीवर्तन्ते।

आधुनिकसंस्कृतसाहित्यस्य परिव्याप्तिर्बृहती व्यापिका सर्वदिग्गामिनी च। तस्यायं रत्नभाण्डः समुज्ज्वलः सञ्जातोऽनेकभारतीयबुद्धिदीप्त्या, सुप्रभोऽभूदनेकमणिमाणिक्यादिप्रभया, समृद्धश्च संबभूव बह्ददम्यमनीषासंस्पर्शेन। रत्नकोशस्यास्यैव भारतहीरकहारस्यान्यतममौक्तिकस्वरूपाः तावत् श्रीराधा-वक्तभ-त्रिपाठिमहाभागाः।

मदीयोऽयं प्रबन्धस्तु तस्यैव कविवर्यस्य स्वकपोलकल्पितकृतिद्वयस्या-लोचनात्मकः। ते तावत्– धीवरशाकुन्तलम् , मशकधानी।

उपर्युक्तयो रूपकयोः पर्यालोचनेनास्मन्नयनपथमारोहित काचिद्विशिष्टता यदाधुनिकसंस्कृत-रूपकाणि भरतमुनिकृतनाट्यशास्त्रेण प्रभावितानि सन्त्यिप कात्स्र्येन नानुकुर्वन्ति नाट्यशास्त्रम्। आधुनिकविज्ञानावेशाविष्टमानवसभ्यतायां नाट्यकारेरेतैनित्यं वितन्यन्ते परिवर्तनानि। अतः समागतपरिवर्तितस्वरूपसम्मित-नाट्यनिचयानामालोचनपुरःसरं तेषां यन्मूल्याङ्कनं सुतरां काङ्कितं, तिद्व नानाविधदृष्टिकोणतो भवितुं शक्यम्।

#### १. भाषागतदृष्ट्या

विंशशतके संस्कृतसाहित्ये भाषाव्यवहारविषयिणी विविधा परीक्षा विहितेति दृश्यते। राधावल्लभपादानां नाटकानां भाषायां किचदाधुनिकसूक्तिप्रवचनानामपि प्रयोगो द्रष्टुं शक्यते। यथा 'धीवरशाकुन्तले'—

'रक्षका एव भक्षका जाताः।'' इति।

<sup>\*</sup>अतिथि-अध्यापकः, संस्कृतविभागे, हरिणघाटामहाविद्यालयस्य, नदीयामण्डलस्थस्य, पश्चिमवङ्गेषु।

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup>प्रेक्षणसप्तकम् , पृ. ३०

'इदानीं सत्यवादी हरिश्चन्द्रोऽसि संवृत्तः। 'र इति।

#### २. अभिव्यक्तिगतदृष्ट्या

आधुनिकसंस्कृतनाट्यकृद्धिः प्रयोजनानुसारं हिन्दी-वङ्ग-ओडिया-आङ्गल-प्रभृतीनां भाषाणां व्यवहारो विधीयत इत्यत्र नास्ति किमिप चित्रम्। संस्कृतं खलु बद्धकासारभाषेति वक्तुं सर्वथा साम्प्रतमसाम्प्रतम्। तथाहि केरोसिन्-वैडिमिन्टन्-टेनिस्-पोलिस्-बस्-म्याक्सि-पोटली-विडश-हल्लाबोल्-इंकायरीकिमिशन्-भोट-व्यालटवक्स-इत्यादीनां बहुलप्रचितानां व्यवहारिकशब्दानां सम्यग् बहुविचित्रितः प्रयोगः सन्दश्यते। केचित्तु sorry-nonsense-rubbish-silence-इत्यादीनामाङ्गलशब्दानामेवाविकलं व्यवहारं कुर्वन्ति। दिङ्मात्रमुदाहरणं यथा धीवरशाकुन्तलमित्यतः—

धीवरः हे! हे! किमर्थं धक्कयसि।

श्यालः- एष राज्ञा अङ्गुलीयकमूल्यसम्मितो धनराशिरपि प्रसादीकृतः। (मुद्राणां पोटलीमर्पयति।)

मशकधानीत्यतः-

श्रेष्ठी- यदा पुलिसेन तव...

श्रेष्ठी- अहं तव कृते इंकायरी किमशन् उपवेशयामि।

#### ३. वस्तुदृष्ट्या

अन्यासां भाषाणां साहित्यैः समं संस्कृतसाहित्यस्यानेकांश एव विंशशतके 'कालस्य दर्पणिमि'व नः पुरतः प्रत्यक्षीभवति। तथाहि 'द्वितीयविश्वयुद्धस्य प्रतिक्रिया', 'भयावहिनयोग-समस्या', 'सन्त्रासवादः', 'नक्शाल्-आन्दोलनम्', 'उद्वास्तुसमस्या', 'राजनैतिकनेतृवर्गाणां दुर्नीतिः', 'एडस्-व्याधिः', 'नारीनिर्यातनम्', 'शिशुश्रमः', 'पणप्रथा', 'छात्रसमाजे विश्वह्वला', 'बाल्यविवाहः', 'शिक्षाव्यवस्थातः संस्कृतस्य विताडनम्', 'जातिसमस्या', 'विधवानां समस्या', 'कृष्णायाः कन्याया मनोव्याथा', इत्यादयो नैके साम्प्रतिकविषयाः साम्प्रतं समायाता नाटकीयविषयवस्तुत्वेन। तस्मादेव विंशेकविंशशतकयोः संस्कृत-साहित्यस्य विविधशाखासु विशेषतो दृश्यकाव्येषु ऐतिद्यस्याधुनिकतायाश्च मिथः संहिता सुतरामेव नो दृक्पथमुपैति। अतः परम्पराप्राप्त-नान्दीप्रस्तावनाभरतवाक्यादिभिः साकं

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup>तदेव पृ. २९

प्रधानेतिवृत्तसङ्गीतभाषाप्रयोगेषु संलक्ष्यते प्रत्ययातीतमभिनवत्वम्।

साहित्यं खलु समाजस्य दर्पणस्वरूपम्। अतः समाजे घटमानामुपर्युक्तानां विषयाणां प्रतिच्छविस्तु आधुनिकसंस्कृतसाहित्ये निपतत्येवेत्यत्र नास्ति सन्देहलवोऽपि। तस्मादेव राधावल्लभवर्य्याणां 'धीवरशाकुन्तलि'ति प्रेक्षणकं कविताकामिनीविलासेन काल्या दासेन कालिदासेन प्रणीतस्य 'अभिज्ञानशकुन्तलि'ति प्रख्यातनाटकस्य प्रसङ्गम् एकमुपजीव्य रचितं सदिप वस्तुदृष्ट्या किञ्चिद्वैशिष्टां बिभित्ती। अत्र नायकस्य धीवरस्य प्रियया समं राज्ञो दुष्यन्तस्य पल्याः शकुन्तलाया नामसाम्यात् धीवरस्य कीदृशी दुदृशा सञ्जातेति नितरां प्राञ्जलिगरा समुपन्यस्तमत्र नाट्यकृता। तेन साकं समाजे प्रभावोपेत-जनानां प्रभावः सम्यक्तया प्रदर्शितोऽस्मिन् प्रेक्षणके। राधावल्लभस्य मशकधानीति व्यङ्गहास्यरसात्मके प्रेक्षणके तु धनभोगसर्वस्वसमाजस्य नग्नचित्रं चित्रितं नाट्यकृता सुनिपुणतया। तथाह्यक्तम् – "It delineates a pathetic story of human deceit and oppression by the powerful corrupt rich on the powerless poor." इति।

दरिद्राणामुपरि धनिजनानामत्याचारस्य निर्ममवृत्तमत्र परिस्फुटम्। अपराधी यदि प्रभावोपेतराजनैतिकनेतृ-जनस्यात्मीयो भवेत्तदा तत्कृताः 'सप्तहत्या अपि क्षन्तव्या' इति साम्प्रतिकं तथ्यमेवात्र मूलम्। तथाह्यधस्तात् समुद्भृतेन पुरुषश्रेष्टिकथोपकथनेन नाट्यकर्त्तुर्वैदंग्ध्यभङ्गीभणितिः स्पष्टं प्रकाश्यते–

"पुरुषः— स्वामिन् मा अस्मै कुप्यतु। अयं मुख्यमन्त्रिणः श्यालस्य भागिनेयस्य भ्रातृव्यो वर्तते।

श्रेष्ठी- अत एवायं मम सेवकेषु नियुक्तिं प्राप्तवान्।" इति।

तथाहि 'प्रेक्षणसप्तकमि'ति ग्रन्थस्य भूमिकायां स्वयमेव राधावस्त्रभो वक्ति— "मुक्तिः, मशकधानी, गणेशपूजनम् चेति त्रिषु प्रेक्षणकेषु यद्यपि मनोविनोदो नर्मालापशैली च विद्यते, तथापीमानि साम्प्रतिकलोकतन्त्र-व्यवस्थां, मनुष्यस्य सङ्घर्षं चाधिकृत्य गभीरान् प्रश्नानुपस्थापयन्ति।" इति।

### ४. चरित्रगतदृष्ट्या

<sup>&</sup>lt;sup>३</sup>सिद्धेश्वर चट्टोपाध्याय (बुडोदा) ओ ताँर रचित अथ किम् पृ.१२

<sup>&</sup>lt;sup>४</sup>प्रेक्षणसप्तकम् , पृ.४९

<sup>&</sup>lt;sup>५</sup>तदेव, भूमिका

नाटकस्य नायकस्वरूपविषये साहित्यद्र्पणे विश्वनाथेनाभ्यधायि-प्रख्यातवंशो राजर्षिधीरोदात्तः प्रतापवान्। दिव्योऽथ दिव्यादिव्यो वा गुणवान् नायको मतः॥ इति।

किन्तु आधुनिकसंस्कृतनाटकेषु धीरोदात्तादिनायकानां स्थाने समाजस्थिनम्नमध्यवर्गीयचिरत्राणां नायकत्वेनोपस्थापनं विधीयत इति दरीदृश्यते। प्रादेशिकनाट्यरीतिं पाश्चात्त्यनाट्यधारां वोपजीव्याधुनिकै-र्नाट्यकारैः 'भावनाट्यानि' (Abstract Plays), 'प्रतीकनाट्यानि' (Symbolic Plays), 'नुक्कडनाट्यानि' 'वीथीनाट्यानि' (Street Plays) वा विरच्यन्ते। तेषु राधावल्लभः मूर्धन्यतामधिकृत्य विराजते। यथा राधावल्लभपादानां 'धीवरशाकुन्तलि'ति नाटके समाजस्य प्रान्तवर्गीयो धीवर एव नायकः। 'मशकधानी'ति प्रेक्षणके च यद्यपि समाजस्य उच्चश्रेणीस्था जना एव नायकत्वेन वृतास्तथापि तेषां मध्ये श्रेष्ठिचरित्रादीनामिव नैकेषामेव मूर्खत्वं शिक्षाभावत्वं वा स्फुटमिति विशेषः।

#### ५. मञ्चनविधिगतदृष्ट्या

आधुनिकसंस्कृतनाटकेषु भरतमुनिप्रकल्पिताया रङ्गमञ्चव्यवस्थायाः प्रभृतं परिवर्तनमालक्ष्यत इति तद्विषयकं विचारणं नितरां काङ्कितम्। अर्वाचीनैर्नाट्यकारै रङ्गमञ्चरूपेण यस्य कस्यचिदपि स्थानस्य ग्रहणं क्रियते। तथाहि साम्प्रतं संस्कृतनाटकानि तु कदाचिदु वृक्षतले कदाचिद्वा मुक्तगगने अभिनीयन्ते। दक्षिणभारते प्रसिद्धं सम्प्रत्यपि भारतस्य सर्वकोणेषु प्रचलितं 'वीथीनाटकम् ' अस्यैव साक्ष्यमावहति। अतो दर्शकास्थनस्थलेऽन्धकारो नटादीनां शरीरोपरि चालोकपात इति तत्त्वं तु अद्यतननाटकेषु नैव परिलक्ष्यते। एकस्यां भूमौ एकस्यैवालोकस्य तले जीवन्तो दर्शका सजीवानि च नाटकीयपात्राणि समागच्छन्त्यभिनयशब्दस्य जीवनवृत्तमित्येवार्थात। एतदेव वादलसरकाराविष्कृतस्य 'तृतीयनाटकम् ' (3rd Theatre) इति तत्त्वस्यास्य। तथाहि वादलसरकारेणात्र स्वमतमुपस्थापितं यत्– "Theatre can show very little, but whatever it can show is here, now. The performers and the spectators come to the same place, on the same day, at the same time; otherwise the event of theatre will not happen. [...] That is the strength. That should be emphasized." इति।

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Badal Sircar's Third Theatre: Features and Functions,

राधावल्लभप्रणीतानि प्रेक्षकाण्यपि मञ्चनविधिगतदृष्ट्या विशेषेण वैशिष्ट्यमावहन्ति। नाट्यशास्त्र-परम्परायां रूपकस्यावान्तरभेदेषु उपरूपकेषु वा प्रेक्षणकं हि पठितं दृश्यकाव्यम्। तल्लक्षणं लक्षयद्भिः 'शृङ्गारप्रकाश'कारैः 'नाट्यदर्पण'कारैश्च निगदितं यत्—

> रथ्या-समाज-चत्वर-सुरालयादौ प्रवर्त्यते बहुभिः। पात्रविशेषैर्यत् तत् प्रेक्षणकं कामदहनादि॥ इति।

रथ्यासु समाजेषु (मेलायां लोकोत्सवेषु वा) चत्वरेषु सुरालयेष्वपि वाभिनेतुं शक्यते प्रेक्षणकम्। तस्मादेव 'प्रेक्षणसप्तकम् ' इति ग्रन्थस्य भूमिकायां राधावल्लभपादैर्ज्ञापितं यत्— "वस्तुत आचार्यैर्लोकनाट्यपरम्पराया एव सङ्ग्रहः प्रेक्षणकं लक्षयद्भिरकारि। दक्षिणभारतेषु प्रसिद्धं सम्प्रत्यपि प्रचलितं 'वीथीनाट्यकम् ' तथैव यक्षगानप्रभृतीनि लोकनाट्यानि प्रेक्षणकेन संवदन्ति। आधुनिका 'नुक्कड-नाटक' (स्ट्रीटस्रे) इति यदामनन्ति, तदिप वस्तुतः प्रेक्षणकस्यैव नवोत्थानम्।" इति।

## ६. सङ्गीतगतदृष्ट्या

भरतमुनिप्रणीते नाट्यशास्त्रे न केवलं नाट्यतत्त्वं, प्रयोगतत्त्वमिप विस्तरेणालोचितमिति तु सर्वेरेव ज्ञायते। नाट्यशास्त्रस्य पञ्चमाध्याये पूर्वरङ्गविधानप्रसङ्गे भरतेन सङ्गीतविषयः समुपस्थापितः। नेपथ्य-सङ्गीतविषयिणी चर्चाप्यत्रावाप्यते–

> एतानि तु बहिर्गीतान्यन्तर्यवनिकागतैः। प्रयोक्तृभिः प्रयोज्यानि तन्त्रीभाण्डकृतानि च॥

इति। प्रसङ्गेऽस्मिन् सागरनिन्दिनयोऽवश्यमनुसन्धेयः। रङ्गमञ्चात् सूत्रधारो यदा निष्कान्तो भवति, तदा सूत्रधार इव रूपगुणसम्पन्नः स्थापकः समागमिष्यति, ध्रुवासंज्ञका गीतिश्च नाट्यकार्यानुसारं भविष्यतीति 'नाटकलक्षणरत्नकोषे' व्याख्यातम्। तदुच्यते—

स्थापकस्य प्रवेशे तु कर्तव्यार्थनुगा ध्रुवा।

सुवाक्यमधुरैः श्लोकैः नानाभावरसान्वितैः॥ इति। भरतकथिता सैव ध्रुवा गीतिरद्यत्वे श्रूयते रवीन्द्रनाथ-गीरिशकार्नाड-सिद्धेश्वर-राधावस्लभादीनां नाटकेष्वपीति मन्ये। ध्रुवायाः समेऽपि भेदा यद्यपि न सन्ति, तथापि

www.galaxsyimrj.com

कचित्प्रावेशिक्याः कचिद्वा गेयपदस्य कचित्पुनः मृदङ्गलयस्य प्रयोगेण तदेवैतिह्यं समरेखयैव प्रचलतीत्यत्र नास्ति काचिद्विमतिः।

सङ्गीतेः समप्रभावो निरीक्ष्यते राधावस्त्रभीयप्रेक्षणकेष्वपि। तदीये 'धीवरशाकुन्तलमि'ति नाटके शौण्डिकापणगीतमसामान्यं रूपमाधत्त इत्यत्र नास्ति काचिद्विप्रतिपत्तिः। तथाहि प्रेक्ष्यतां तावत्संगीतेरनन्यः प्रयोगः–

पिबत सन्ततम् हसत सन्ततम्। जयत भीतिमपि मृत्युकरालां पायं पायं मधुरां हालाम्। इयं मोहिनी तथोन्मादनी चुम्बत सततं जिह्बामधरम् चषकं चषकं जपत सन्ततम्॥ इति।

#### ७. प्राच्यपाश्चात्त्यनाट्यतत्त्वविदां प्रभावगतदृष्ट्या

आधुनिकसंस्कृतसाहित्यस्य नाट्यकारा नूनमेव भरतभामहानन्दवर्धनादिभिरालङ्कारिकैर्यथा प्रभावितास्तथैव प्रभाविता ब्रेक्ट्-बेकेट्-आरिष्टटल्-स्रेटो-प्रभृतिभिः पाश्चात्त्यविद्वद्भिः। तेषां रचनासु वङ्गसाहित्ये प्रख्यातस्य 'तृतीयनाट्यमि'त्यस्य (3rd Theatre) तत्त्वस्य पथिकृदाचार्यस्यापि सुतरां प्रभावः समलक्षि। एतद्तिरिच्य नाटकेषु तेषु कालिदासभासादीनां प्रयोगपद्धतिरप्यनुसृता दृश्यत इति तेषां प्रभावोऽपि नैवाग्राह्यः।

भरतमुनिप्रणीते नाट्यशास्त्रे नाट्यपरिवेशनावसरे विनोदनेन समं शिक्षाविषयकं सुनिर्दिष्टं मतमपि प्रकाशितमित्यवलोक्यते। तथाहि भरतभारती—

दुःखार्तानां श्रमार्तानां शोकार्तानां तपस्विनाम्। विश्रान्तिजननं काले नाट्यमेतद्भविष्यति॥ धर्म्यं यशस्यमायुष्यं हितं बुद्धिविवर्धनम्। लोकोपदेशजननं नाट्यमेतद्भविष्यति॥ इति।

अत आनन्दप्रदानमुपदेशप्रदानश्चेत्येतद्वयमेव काव्यस्य प्राणभूतं फलम्। तथाहि ज्ञायते यत् काव्यस्य नाट्यस्य वा शिक्षामूलकमुपयोगित्वं प्राचीननाट्यतत्त्वविदां नासीज्ज्ञानागोचरमिति सुवचम्।

राधावल्लभपादानां 'धीवरशाकुन्तलमि'ति प्रेक्षणकस्य इतिवृत्तमेव कालिदासीयशाकुन्तलाद् गृहीतम्। परन्तु नाट्यकर्तुः स्वकीयपाण्डित्यप्रभया तत्प्रेक्षणकमि अनन्यरूपं प्रख्यातञ्चाभूदित्यत्र नास्ति संशयः। तेनैव स्वीकृतं भूमिकायां यत्— "इह सङ्कलितानि प्रेक्षणकानि प्रायशोऽसकृद् रङ्गमञ्चे प्रयोजितानि प्रशंसां च प्राप्तानि। तेषु कचित् पुरातनप्रबन्धोत्थापितेऽपि वस्तुनि सत्यप्यन्यच्छायायोनित्वे नवयुगसंकल्पा नवाः स्वप्ना नवा भावा वा समुन्मिषन्ति।" इति।महाकवेर्वचनानि नितरां रम्यभावभङ्गा राधावल्लभेन तदीयेषु प्रेक्षणकेषु परिवेशितानि। दिङ्मात्रमुदाहरणं यथा 'धीवरशाकुन्तलम् ' इत्यतः—

श्रेष्ठी— ...पश्य, महाकविः किं कथयति! किं कथयति महाकवि?— 'हेम्नः संलक्ष्यते ह्यग्नौ विशुद्धिः श्यामिकापि वा!

महाकवेर्वचिस तव श्रद्धा नास्ति, मूर्ख! इति।

अपि च– धीवरः– किं कथयामि? तस्या अधरः किसलयरागः कोमलविटपानुकारिणौ वाहू। मन्ये मानुषीसु तादृशस्य रूपस्य सम्भव एव न स्यात्। इति।

## ८. उपसंहृतिः

एवमेव राधावल्लभपादा स्वकीयकर्मयज्ञेनाधुनापि समग्रं भारतमेव पावनीकृत्य स्वयशसा सुतरां देदीप्यन्ते। अतो ब्रेक्ट्-बेकेट्-वादलसरकारादीनां प्रतिष्ठिततत्त्वं तथा च भारतीयनाट्यशास्त्रविदां रसतत्त्वमित्येतयोर्द्वयोः समन्वयफलं तावत् राधावल्लभसिद्धेश्वरयोः कृतितितिरित्यत्र नास्ति किञ्चिदपि वैमत्यम्। अन्तिमे तु विंशशतकस्य मूर्धन्यभूतस्य नाट्यकारस्य श्रीहरिदाससिद्धान्तवागीशस्य सुलिलता सुरभारती सश्रद्धं स्मर्यते – "वचश्चाप्यपूर्वं विशेषेण सर्वे रसज्ञाः पुराणाचिरायाद्वियन्ते॥" इति स्वल्पबुद्धिना मयका यदि नूला अपूर्वा च काचिदपि वागत्रभवतां भवतां सकाश उपन्यस्ता, तदा तस्याः समादरः सुतरां प्रार्थित इति कृतं पल्लवितेनेति शिवम्।

\* \* \*

# वङ्गीयप्रतापनाटके हिन्दूनां सामाजिकदुरवस्थाया वर्णनम्

# सुमन्तप्रामाणिकः\*

प्राचीन संस्कृतसाहित्ये रामायणमहाभारतादिकम् अवलम्ब्य बहूनि नाटकानि विरचितानि सन्ति। परन्तु न केवलं रामायणमहाभारतादि अपि तु ऐतिहासिकघटनाः, जीवितचरितं, समसामयिकराज्यस्य तथा देशस्य वास्तविकीं समस्याम् अवलम्ब्याऽपि अधिकाधिकानि नाटकानि विरचयन्ति आधुनिकनाट्यकाराः।

वस्तुतः विंश-एकविंशशताब्द्योः संस्कृतसाहित्यं बहुधा विभजयितुं शक्यते। विश्वयुद्धद्वयं, स्वातन्त्र्यान्दोलनं, विधिभङ्गान्दोलनं, लवणसत्याग्रहः इत्यादेः पटभूमिकायां यथा विभिन्नप्रान्तीयभाषायां साहित्यिकगणः नाटकानि लिखितवन्तः तथैव संस्कृतभाषायामपि साहित्यिकाः बहूनि नाटकानि अलिखन्।

रानाप्रताप-शिवाजि-भगित्सिंह-प्रतापादित्यप्रभृतीनां राष्ट्रियनायकानां (National Hero) जीवनम् अवलम्ब्यापि बहूनि नाटकानि, काव्यानि विरचितानि।

आधुनिककविषु हरिदासिसद्धान्तवागीशः अन्यतमः। १८७६ कैस्ताब्दे अद्यतनवांलादेशस्ययशरराज्यस्य फरिदपुरमण्डले ऊणशियानामकग्रामे लब्धजन्मा हरिदासिसद्धान्तवागीशो भारतवर्षस्य स्वातन्त्र्यमुद्धायन् विशिष्ट एव। अस्य पिता गङ्गाधरविद्यालङ्कारः माता च विधुमुखीदेवी आस्ताम्।

अयं कविः बाल्यकालादेव महाकविरासीत्। पञ्चदशवर्षीय एवासौ कंसवधप्रभृतीनां ग्रन्थानां प्रणयनेन लब्धादरोऽभवत्। कवेरस्य सुप्रसिद्धनाटकेषु विराजसरोजिनी, मिवारप्रतापम् , शिवाजिचरितम् , वङ्गीयप्रतापञ्चेति सुप्रसिद्धानि। अनेन रुक्मिणीहरणप्रभृतीनि पद्यकाव्यान्यपि लिखितानि। त्रिषु नाटकेषु देशप्रेमभावना एव विद्यते।

अस्य हिन्दुत्वाभिमानं प्ररोचकमथ च यथार्थं दृश्यते यथा— हिन्दुरेव हि हिन्दूनां विकृतः कुरुते क्षतिम् । मुद्गरीकृतलौहं हि लौहं दलति शाश्वतम्॥ (मिवारप्रतापनाटके) एवं मिवारप्रतापस्य पञ्चमोऽङ्केऽपि 'हिन्दुभिरेव हिन्दूनां हिंसया संवृत्तोऽयं

<sup>\*</sup>शोधच्छात्रः, साहित्यविभागे, आन्ध्रप्रदेशेषु तिरुपतिस्थराष्ट्रियसंस्कृतविद्यापीठस्य।

सर्वनाशो भारतस्य। तहदेव वङ्गीयप्रतापनाटकेऽपि हिन्दुदेशे हिन्दूनां दुरावस्थायाः चित्रं दरीदृश्यते। अनेन वङ्गीयकविना षोडशशताब्द्याः दिल्लीयवनसम्राजः आकबरस्य तथा वङ्गीयसम्राजः प्रतापादित्यस्य युद्धस्य घटनां स्वीकृत्य १९१७ कैस्ताब्दे अष्टाङ्कविशिष्टमिदं नाटकं विरचितम्।

अस्मिन्नाटके प्रायः सर्वत्र हिन्दूनां दुरावस्थायाः वर्णनं दृश्यते। तदानीन्तनसमाजे हिन्दुदेशे हिन्दूनां कीदृशी परिस्थितिरासीत् इत्यस्मिन् विषये वङ्गीयप्रतापनाटकदर्शनेन ज्ञातुं प्रभवन्ति सामाजिकाः। तत्र प्रथमोऽङ्क एव शङ्करचक्रवर्त्तिनः कथानुसारं शेरखाँननवाबस्य हिंस्नकर्मचारिभिः प्रपीडिताया जनतायाः साहाय्यार्थं प्रायतत। नवाबस्य कोपभाजनं भूत्वा स दण्डभयाच आत्मानं परित्रातुकामः अरण्ये पलायितवान्। शङ्करः दुःखेन कथयति— अहो! सम्प्राप्तोऽस्मि साम्प्रतमवस्थानुरूपं स्थानम्। कृतः—

स्वाधीनताविरहितः परिदुर्बलाङ्गः आक्रान्तिमात्रमतिभीतिपलायमानः। अङ्गैः किलाङ्गमभिगुप्य शृगालतुल्यः घोरं वनं विशति शङ्करचकवर्त्ती॥ (व.प्र-१/९)

तस्मिन् समये प्रायेणैव हि साधवः काराबन्धनम्, असाधवः सयशःपदोन्नतिम्, निरपराधाः प्राणदण्डम्, सापराधाः सादरमुक्तिम्, गुणिनो निग्रहातिशयम्, निर्गुणाश्च परमानुग्रहानुभवन्ति। अतः नाटकेऽस्निन् प्रथमोऽङ्के शङ्करचक्रवर्त्तीं हिन्दून् उद्दिश्य अवदत्— "धिक् धिक् पशुप्रायान् पुरुषान्। येषां हि साहसशून्यं मनः, अलसतामयं शरीरम्, काफेर इत्यनुक्तिः पुरस्कारः, यवनपदलेहनञ्च वृत्तिः। अपि च बलप्रकाशो दुर्बलपीडने, सहिष्णुता वेत्रप्रहारे, गाढोद्यमः परमानुगत्ये, सन्तोषः संलापमात्रे, निवृत्तिः स्वाधीनतायाम्, वैराग्यञ्च पुरुषकारे।" इति (व.प्र.पृ-५)

अरण्ये प्रतापादित्येन साकं वार्तालापप्रसङ्गे शङ्करेण स्वकीयमनस्ताप एवं वर्णितः—

नवीनस्त्रीमात्रं गणयति विलासोपकरणं प्रजानां सर्वस्वं करगतिनजस्वं च मनुते। तृणस्तेये दण्डं प्रणयति परप्राणहरणं निरीहाणां खेलाकुतुकमसुभिः पूरयति च॥ एतच्छुत्वा प्रतापेनापि स्वकीयविचाराः प्रकटीकृताः– विधर्म्यधीना बत भारतप्रजा नदीप्रवाहे पतिता लता यथा। नैवोन्नतिं गच्छति निष्फलोद्यमा परानुगत्यं हि लघीयसां किया॥ (व.प्र-१/२५)

उपर्युक्तश्लोकद्वयेन अस्माभिः ज्ञातुं शक्यते मुघलयुगे हिन्दुदेशे हिन्दूनां कीदृशी दूरावस्था आसीदिति। हिन्दवः नारीः देवी प्रतिमा गणयन्ति। परन्तु यवनाः स्त्रीमात्रं विलासोपकरणं गणयन्ति। अतएव दुःखेन प्रतापादित्येन हिन्दून् उद्दिश्य विधर्म्यधीना बत् भारतप्रजाः नदीप्रवाहे पतिता लतया सह तुलनां कृतम्।

नाटकस्यास्य तृतीयोऽङ्केऽपि हिन्दुनारीणां प्रति अत्याचारस्य चित्रं परिलक्ष्यते। अस्मिन्नङ्के कार्यस्थलं शङ्करस्य गृहं वर्तते। नवाबेन सुरेन्द्रनाथो नाम निजसेनापितरपराधिनो विशेषतश्च शङ्करस्य पत्नीं ग्रहीतुं प्रेषितः। शङ्करः स्वभवनं धर्मपत्नीं च सूर्यकान्तगृहस्य संरक्षणे निधाय पलायितवान्। सूर्यकान्तः सुरेन्द्रनाथं निवर्तयितुं बहुवारं प्रार्थयामास किन्तु सुरेन्द्रनाथो नानुमेने तस्य वचनम्।

ततः सूर्यकान्तस्तारस्वरेणेदं निगदितवान्– सतीकुलशिरोमणिं द्विजवरस्य पत्नीं द्विजो भवन्नपि समीहसे यवनभोगसम्पत्तये। कदापि भविता न ते फलवतायमाशालता सवीयहविषः स्रुतिः पतित कुक्करास्ये किमु॥ (व.प्र-३/८)

सन्दर्भेऽस्मिन् चिन्तयितुं शक्यते कथं हिन्दुरेव हि हिन्दूनां विकृतः कुरुते क्षितिम्। अत्र सुरेन्द्रनाथो ब्राह्मणवंशजो भूत्वाऽपि नवाबभोगाय द्विजवरस्य शङ्करस्य पत्नीं ग्रहीतुमागतः। अतः सूर्य्यकान्तः सुरेन्द्रं ब्राह्मणकुलकलङ्कः तथा जन्मभूमिकुसन्तानम् इत्युक्तवा ब्रवीति—

विप्रो भवन्निप भवान् यवनार्थमद्य विप्रस्य हि प्रसभििच्छिति सर्व्वनाशम्। देवः पिशाचपरमोऽजिन देववैरी कुर्य्यात् किर्नु विषयं किमतः परं वा॥ (व.प्र-३/४)

पञ्चमाऽङ्के इच्छामतीनदीतीरे यवनसैनिकाः वङ्गीयकृषकान् प्रति कीदृशम् अत्याचारं कृतवन्तः अस्मिन् विषये स्पष्टम् उक्तं हरिदासेन। अत्र यवनसैनिकाः सिन्निहितक्षेत्रेभ्यो मूलकानि खादन्ति। कृषकः प्रविश्य अहो! कस्त्वं मूलकं खादिस

इत्यपृच्छत्। सैनिकाः कृषकेण सह अयाचितम् आचरणम् आचरितवन्तः। सैनिका अर्धभुक्तं मूलकं कृषकाङ्गे निक्षिप्तवन्तः। कृषकः सक्रोधम् उवाद–

– अरे श्यालके! खादिस मम मूलकम् उपहसिस च। तित्तष्ट, त्वां मूलकं खादयामि।

सैनिकाः – तदागच्छ दास्याः पुत्र!

इति प्रत्युत्तरं दत्तवन्तः। अतः अस्मिन्नङ्के कृषकं प्रति सैनिकानां व्यवहारम् अवलोक्य तदानीन्तनवङ्गीयसमाजे कृषकस्य का अवस्था आसीत् तदपि अवगच्छन्ति सामाजिकाः।

नाटकेऽस्मिन् दुर्ज्जनिधनं नाम सप्तमेऽङ्केऽपि तस्मिन् काले हिन्दूनां का अवस्था आसीत् इत्यस्मिन् विषये आधुनिकराष्ट्रीयतावादिकविना बहुत्र सुस्पष्टरूपेण वर्णितम्। अङ्केऽस्मिन् प्रतापपुत्रेण उदयादित्येन सह आकबरसेनापतेः मानसिंहस्य पुत्रस्य दुर्ज्जनिसंहस्य युद्धस्य तथा दुर्ज्जनिधनस्य वर्णनमस्ति। दुर्ज्जनेन सह उदयादित्यस्य वाक्कलहकाले दुर्ज्जनं प्रति हिन्दुस्थाने हिन्दूनां दुर्दशामवलोक्य उदयादित्येन प्रोक्तम् हिन्दुः खलु हिन्दुदेशे पुनरिष हिन्दुनां दुर्दशामवलोक्य उदयादित्येन प्रोक्तम् हिन्दूनामेव कश्चिदित्ययमप्यपूर्वो विस्मयप्रकारः। (व.प्र.पृ-१३२) तिस्मिन् काले प्रदेशेऽस्मिन् अधर्मः सञ्चात इत्यस्मिन् विषये नास्ति सन्देहः। अतएव धर्मराज्यं स्थापयितुम् उदयादित्येन सक्रोधम् उक्तम् भौमिक एवोच्छद्म युष्मत्प्रायान् यवनान् विधास्यित पुनरिप धर्म्मराज्यम्। (व.प्र.पृ-१३२)

एवम्प्रकारेण अस्माभिः दृष्टं आधुनिककविना हरिदासिसद्धान्तवागीशेन स्वीये वङ्गीयप्रतापनाटके हिन्दुस्थाने हिन्दूनां दूरावस्थाया निपुणहस्तेन वर्णनं कृतम्। तदानीन्तनसमाजे यवनैः हिन्दून् प्रति नृशांसः अत्याचारः कृतः, अस्याः घटनायाः एव मुख्यरूपेण अष्टमाङ्कविशिष्टे नाटकेऽस्मिन् हरिदासेन वर्णनं कृतम्। एषा धारा अद्याऽपि प्रचितता अस्ति। हिन्दुरेव हि हिन्दूनां विकृतः कुरुते क्षतिम् अस्य वाक्यस्य प्रमाणं इदीनीन्तनकालेऽपि परिलक्ष्यते।



## सम्प्रेषणोपागमः एस.टि.पि. कनकवल्ली\*

## ०. भूमिका

सामाजिकसांस्कृतिकदायित्वनिर्वहणार्थं शिक्षा यूनः प्रेरयित तथा तेषां ज्ञानम्, आत्मविश्वासञ्च संवर्धयित। शिक्षणोद्देश्यस्य पूर्तये सम्प्रेषणम् एकं साधनत्वेन कार्यं करोति। अस्यां प्रक्रियायां सम्प्रेषकः स्वाभिप्रायान्, भावांश्च अन्यत्र प्रापयितुं लिखितमौखिकादिदृश्यश्रव्यसाधनानां प्रयोगं करोति तेन शिक्षा रुचिकरा कर्तुं शक्या। 'सम्प्रेषणम् ' इति पदम् आङ्गलभाषायाः Communication इत्यस्य पर्यायपदम्। लैटिन्भाषायाः Communicate (us) इति पदात् निष्पन्नोऽयं Communication शब्दः। अस्याऽर्थः to impact, make common इति। अत उच्यते– सम्प्रेषणम् काचित् तादृशी प्रक्रिया, यत्र व्यक्तिः परस्परं सामान्यावबोधमाध्यमेन आदानप्रदानार्थं प्रयतते। (Imparting or interchanging of thoughts.)

सम्प्रेषणिमत्यस्यार्थः परस्परसूचनानां विचाराणाम् आदानप्रदानम्। शिक्षया शिक्षणेन च विना विचाराणां सूचनानाञ्च आदानप्रदानं न सम्भवति। अतः सम्प्रेषणम् एका तादृशी प्रक्रिया यत्र व्यक्तिः स्वज्ञानस्य आचरणेन, मुखमुद्रादिभिः, विचाराणाञ्च परस्परम् आदानप्रदानं करोति। एतेन प्राप्तान् सन्देशान् समुचितेषु अर्थेषु अवगन्तुं प्रेषयितुञ्च उपयुङ्के।

## १. सम्प्रेषणस्य अर्थः

सम्प्रेषणं तादृशं किञ्चन माध्यमं येन समुचितरीत्या वा काऽपि सूचना प्रदातुं शक्यते। एकेन परस्परप्रतीकात्मकसङ्केतेन सम्प्रेषणम् अनूद्य प्राप्तिकर्तारं यावत् प्रेषयितुं शक्यते। सम्प्रेषणं तथैव कर्तव्यं यथा किमपि वा ज्ञानं भवतु तत् प्राप्तिकर्त्रां सम्यक् प्राप्तुं शक्यते।

## २. सम्प्रेषणकौशलानि

सम्प्रेषणस्य पञ्चङ्गानि भवन्ति। तानि-

१. भाषणम्

<sup>\*</sup>साहित्याचार्या, शिक्षाचार्या, विद्यावारिधिः।

- २. श्रवणम्
- ३. पठनम्
- ४. लेखनम्
- ५. अशाब्दिकसङ्केतः

वस्तुतः सम्प्रेषणस्य प्रयोगः रोचकतया तथ्यानां-भावनानां-संवेगानां-विचाराणाम् आदानप्रदानार्थं पारस्परिकान्तःक्रियया एव कर्तव्यः। कदापि सम्प्रेषणं कठिनं भारयुक्तं वा न भवेत्। अध्यापकः पाठ्यवस्तुनं अत्यन्तरोचकतया छात्राणां समक्षं प्रस्तोतव्यं, येन छात्राः सहजतया एव तत् ज्ञानं प्राप्तुं शक्नुयुः। यथा उच्यते यत् कस्मिंश्चिद्पि विषये क्षेत्रे वा नैपुण्यविकासः आवश्यकः तथैव व्यक्तित्वविकासार्थं सम्प्रेषणकलायाः ज्ञानमपि आवश्यकं भवति।

#### ३. सम्प्रेषणस्य परिभाषाः

सम्प्रेषणस्य अर्थं स्पष्टियतुं केषाञ्चित् शिक्षाविदां मतानि उद्धृत्य परिभाषात्वेनात्र उपस्थाप्यन्ते। तानि यथा–

ाक्षिया प्राप्ति स्वाचित् गतिशीला प्रक्रिया यत्र व्यक्तिः चेतनाचेतनावस्थयोः वा अन्येषां विचारान् साङ्केतिकरूपेण उपकरणैः प्रभावयितः इति एडरसन् वर्यस्याभिप्रायः।

ा अन्तः परिवर्तनं प्रसारणञ्च इति।"

एडगर-डेले-महोदयानुसारम् "सम्प्रेषणं विचारविनिमयकाले मानिसकान् विचारान् भावांश्च परस्परं ज्ञातुमवगन्तुञ्च उपयुज्यमाना काचित् प्रक्रिया इति।"

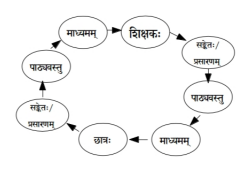
## ४. सम्प्रेषणस्य प्रकृतिः

भावविनिमयस्य वाञ्छितलक्ष्यप्राप्तये एषा काचित् प्रक्रिया। इयञ्च व्यक्तीनां समूहानां विभागानाञ्च मध्ये सूचनाया आदानप्रदानं करोति। सम्प्रेषणं लिखितरूपेण मौखिकरूपेण च च्छात्राध्यापकयोर्मध्ये अन्तःप्रक्रियया सञ्जायते। सूत्राणां सङ्केतानां साहाय्येन एतस्य प्रसारणं भवति।

प्रत्येकं सङ्घटनस्य एका प्रणाली भवति। लक्ष्यप्राप्तये प्रणालीनां मध्ये सर्वदा अन्तःकिया जायते एव। प्रभाविसम्प्रेषणार्थं भाषणं लेखनं पठनं श्रवणमवबोधनञ्च इत्यादिविविधेषु सम्प्रेषणकौशलेषु सम्प्रेषकः दक्षः स्यात्। एवञ्च एतादृशमहत्त्वपूर्णसम्प्रेषणप्रक्रियायाः प्रकृतिः अधोलिखितैः अंशैः प्रकटियतुं शक्यते।

#### ५. सम्प्रेषणस्य स्वरूपम्

- १. सम्प्रेषणं पारस्परिकसम्बन्धस्थापनस्य काचित् प्रक्रिया।
- २. विचारविमर्शेषु विचारविनिमयेषु च अत्र विशेषावधानं दीयते।
- एषा काचित् द्विपाक्षिकी प्रक्रिया यत्र सन्देशसम्प्रेषकः सन्देशसङ्काहकश्च उभाविप भवतः।
- ४. सम्प्रेषणं काचन सोद्देश्या प्रक्रिया भवति।



चित्रम् १

### ६. सम्प्रेषणप्रक्रिया

छात्रशिक्षकयोर्मध्ये जायमानं सम्प्रेषणम् अन्तःप्रक्रियेति उच्यते। सम्प्रेषणे त्रयः घटकाः सम्मिलिताः। ते च-

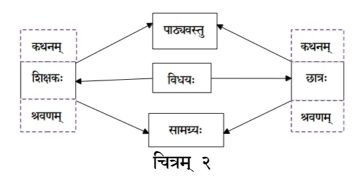
- i. पाठ्यवस्तु ii. शिक्षणविधिः iii. शिक्षणोपकरणानि च शिक्षणे चतस्त्रः प्रमुखिकयाः भवन्ति ताश्च—
- i. भाषणम् ii. श्रवणम् iii. पठनम् iv. लेखनम्

मौखिकसम्प्रेषणे भाषणं श्रवणञ्च प्रमुखिकये स्तः। एवं यस्मिन् भाषणकौशलं भवति मुद्रितसम्प्रेषणे पठनलेखनिकये प्रमुखे। छात्रशिक्षकयोर्मध्ये जायमाना अन्तःप्रक्रिया चित्रम् २ इत्यत्र द्रष्टुं शक्यते।

## ७. सम्प्रेषणस्य क्षेत्रम्

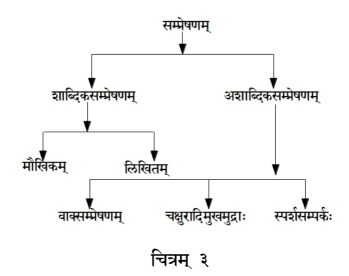
सम्प्रेषणस्य क्षेत्रमत्यल्पं व्यापकं विस्तृतञ्च भवति। एतत् सम्प्रेषकसङ्ग्राहकयोर्मध्ये निरन्तरं जायमाना प्रक्रिया, यथा सम्प्रेषकसङ्ग्राहकौ सम्प्रेषणोपागमः

स्विवचाराणां तथ्यानां भावनानाम् अभिवृत्तीनां दृष्टिकोणानाञ्च अन्तःक्रियां कुरुतः। एतत् सम्प्रेषणं द्विविधं भवति आन्तरिकसम्प्रेषणम् , बाह्यसम्प्रेषणम्।



### ८. सम्प्रेषणस्य प्रकाराः

शिक्षणाधिगमप्रक्रियां सिक्रयां सजीवां गतिशीलां च विधातुं सम्प्रेषणस्य आवश्यकता नैरन्तर्येण वर्तते। शिक्षणे सम्प्रेषणमनेकप्रकारैः वर्गीकर्तुं शक्यते—



समुचितसम्प्रेषणेन एव खलु स्पष्टाधिगमः जायते। एतादृशस्य सम्प्रेषणस्य कानिचन निश्चितोद्देश्यानि भवन्ति। तानि च यथा—

i. मानवसम्बन्धः ii. अभिप्रेरणम् iii. सूचना

iv. मुक्तविनिमयः v. प्रस्तावाभियोगश्च vi. अवगमनम

vii. अशुद्धसूचनायाः निराकरणम् viii. प्रभावः

## ९. शैक्षिकसम्प्रेषणम्

शैक्षिकोद्देश्यानां प्राप्तये सम्प्रेषणम् अत्यन्तं सहायकं भवति। अत्र शिक्षकः, सन्देशदाता, छात्रः, सन्देशग्रहीता च भवति। सन्देशो नाम अत्र पाठ्यसहगामिनी क्रिया वा भवति। सम्प्रेषकसङ्ग्राहकयोर्मध्ये सम्प्रेषणप्रक्रियायाः कारणात् एते निम्नाङ्कितसम्बन्धाः भवन्ति।

i. उन्मुखीकरणम् ii. तदनुभूतेर्विकासः iii. प्रतिपुष्टिः

iv. भौतिकनैर्भयम् v. विश्वसनीयता vi. अन्तःकिया

## १०. लौकिकसम्प्रेषणम्

लौकिकसम्प्रेषणे व्यक्तिः स्वसन्देशं यदा अनेकान् जनान् प्रापयित तदेव लोकसम्प्रेषणमित्युच्यते। लोकससम्प्रेषणं सामुहिकरूपेण भवति। तस्य भाषा अत्यन्तं सरला, सुबोधा, रमणीया स्पष्टा च भवति।

## ११. सम्प्रेषणे अवरोधाः

i. साङ्घटनिकावरोधाः ii. भाषागतावरोधाः iii. वैयक्तिकावरोधाः

iv. मनोवैज्ञानिकावरोधाः v. भौतिकावरोधाः vi. पृष्ठभूमिकावरोधाः

#### १२. सम्प्रेषणावरोधानां समाधानानि

🖙 यावच्छक्यं सरला सुबोधा स्पष्टा च भाषा प्रयोक्तव्या।

🖙 सन्देशः तथैव लेखनीयः यथा सन्देशसङ्गाहकः सौकर्येण अवगन्तुं शक्नुयात्।

🖙 आवश्यकतायां सत्यां तस्य बिन्दोः पुनरावृत्तिरपि कर्तुं शक्यते।

युगपद् बहूनां माध्यमानानां प्रयोगः अथवा आवश्यकतानुसारम् एकस्य अनन्तरं द्वितीयमाध्यमस्य प्रयोगः कर्तुं शक्यते।

🖙 सन्देशः समुचितार्थे प्रेषितः नवेति ज्ञातुं प्रतिपुष्टेः व्यवस्था भवेत्।

## निष्कर्षः

अधुना शिक्षाक्षेत्रे समुचितसम्प्रेषणस्य महती आवश्यकता दृश्यते। मानवीयभावः सम्प्रेषणमाध्यमेन व्यक्त्यन्तरं प्रापयितुं शक्यते। चलिचत्रम्, आकाशवाणी, दूरदर्शनं, ध्वनिमुद्रिका, सङ्गणकम् इत्यादि सम्प्रेषणस्य अनेके विधयः। सम्प्रेषणम् अनेकैः प्रकारैः माध्यमैः च कर्तुं शक्यते, येन सङ्ग्राहकपर्यन्तं स्वविचारान् भावान् च सम्प्रेष्य तेषु प्रभाव उत्पाद्यितुं शक्यते। अयमधिगम उद्देश्यानां प्राप्तौ सहकरोति। छात्राणाम् आन्तरिकप्रेरणं, जिज्ञासां च वर्धयति। अस्य प्रयोगेन भाषायाः विकासः सुष्टु भवति। भाषायां रुच्युत्पाद्ने अयमुपागमः अत्यन्तमुपकरोति।

\* \* \*

## परिशीलितग्रन्थसूची

- १. सन्तोषमित्तल. (२००७). शैक्षिक तकनीकी एवं कक्षा-कक्ष प्रबन्ध. जयपुर : राजस्थान हिन्दी ग्रन्थ अकादमी।
- २. सन्तोषमित्तल. (२००७). संस्कृतशिक्षण. जयपुर : राजस्थान हिन्दी ग्रन्थ अकादमी।
- ३. कम्भम्पाटि साम्बिशवमूर्तिः. (२००६). संस्कृतिशक्षणम्, जयपुरः दीपशिखा प्रकाशन।
- ४. सफाया, रघुनाथ. (१९९७). संस्कृतिशक्षण. चण्डीगढ : हरियाणा साहित्य अकाडमी।

## महाभारतकालिकिशक्षणव्यवस्थायाः वर्तमानसन्दर्भे उपादेयता मुकेश कुमारः \*

सर्वेरिप प्राच्यपाश्चात्त्यालोचकैः विश्वस्य आदिमः ग्रन्थः ऋग्वेदः इति मुक्तकण्ठेन जोघुष्यद्भिः इदमेव सिद्धति यत सकलविश्वस्य ज्ञानधारायाः अग्रदूताः भारतीयाः महर्षयः एव अभूवन्। तद्यथोच्यते–

एतद्देशप्रसूतस्य सकाशाद्यजन्मनाम्।

स्वं-स्वं चरित्रं शिक्षेरन् पृथिव्यां सर्वमानवाः॥ (मनुस्मृतिः २.२०) इति।

साम्प्रतिकयुगे हि ज्ञानप्रसारस्य स कमः पूर्णतया विखण्डितः द्रीदृश्यते अत एव जगित जायमानानां सर्वासामपि समस्यानां एकमेव कारणं 'उत्तमिशिक्षाया अभावः' इति समग्रमिप जगद् मुक्तकण्ठेन भणित। अत उत्तमोत्तमिशिक्षणव्यवस्थां व्यवस्थापियतुम् अपि सुमहान् प्रयासः विधीयमानः दृश्यते। उत्तमोत्तमिशिक्षणव्यवस्थायाः ज्ञानस्य च प्रसारकारणादेव खलु भारतं विश्वगुरुरूपेण आमनित्त सर्वे। अतः सम्प्रत्यिप सा आशापूर्णदृष्टिः भारतोपिर निपतिता दृश्यते। भारतीयाश्च बहवो हि आध्यात्मिकगुरवः समग्रे विश्वे ख्यातनामानः जाता वर्तन्ते।

शिक्षणदृष्ट्या तु आसीत् कश्चन महनीयः रमणीयश्च कालः यदा जीवनस्य सर्वतोमुखविकासार्थं सुरभारत्यामुपनिबद्धशास्त्राणामेव अध्ययनपरम्परां प्रत्यपादयन् पूर्वेस्रयः। तदा–

तत्रास्य माता सावित्री पिता त्वाचार्य उच्यते॥ (मनुस्मृतिः २.१७०) तद्विज्ञानार्थं गुरुमेवाभिगच्छेत् समित्पाणिः श्रोत्रियं ब्रह्मनिष्टम्॥1 स गुरुर्यः क्रियाः कृत्वा वेदमस्मै प्रयच्छिति॥ (याज्ञवल्क्यस्मृतिः आचाराध्याये

इत्यादीनि श्रुतिस्मृतिवचनानि तदानीन्तनिशक्षणव्यवस्थाया आधारभूतानि आसन्। गुरुकुलपद्धत्याधारितं इदं शिक्षणम् ईषत्परिवर्तनं प्राप्य महाभारतकाले तत्कालस्यावश्यकतानुसारम् अवर्धत्। आसीच तत्र वैशिष्ट्यम् महाभारतस्य यदिहास्ति तदन्यत्र यन्नेहास्ति न तत्कचित् इत्यादिरूपेण। इदञ्चासीत् विद्याग्रहणप्रदानयोः व्यवस्थायाः मूलसूत्रम् यत् - न च विकीणते ब्रह्म ब्राह्मणाश्च तदा नृपः (आदिपर्व ६४.२०) इत्यादि। शिक्षणस्य वैशिष्ट्यानि तावत्—

३४)

<sup>\*</sup>अतिथिप्राध्यापकः, मुक्तस्वाध्यायपीठे, राष्ट्रियसंस्कृतसंस्थाने।

#### गुरुकुलव्यवस्था

महाभारतकाले शिक्षणं न केवलं गुरुकुलप्रशासनाधीनम् आसीद् अपि तु स्वयं विशिष्टा आचार्याः स्वशस्त्रशास्त्रादिकौशलबलेन बहूनां राज्ञामाश्रयं प्राप्य तत्र सुस्थिरा भूत्वा अध्ययनाध्यापन-यजन-याजन-शिक्षणादीनि कार्याणि सम्पादयन्ति सम। उदाहरणभूता द्रोणाचार्याः। ते हि द्रुपदाय कुद्धाः भूत्वा हस्तिनापुरे समागत्य कौरवपाण्डवानां शिक्षणाभ्यासमकारयन्। तथापि कालेऽस्मिन् विशिष्टा गुरुकुलपरम्परा आसीदेव। तद्यथा—

पित्रोः अपेक्षया गुरोः श्रेष्ठतरत्वं प्रतिपादितम् उद्योगपर्वणि— शरीरमेतौ कुरुतः पिता माता च भारत।

आचार्यशास्ता या जातिः सा पुण्या साजरामरा॥ (उद्योगपर्व ४४.८)

इदं सत्यमि। यदि गुरोः गौरवं अकल्पयित्वा तेभ्य उत्तमां व्यवस्थां न कल्पयामश्चेत् कृतः वा प्रसन्नान्तरात्मा स सर्वोत्तमां शिक्षां दद्यात्। अतः प्रायः सम्प्रत्यिप शिक्षकाणां सर्वविधसुव्यवस्थाकल्पनार्थं यत्यते सर्वकारैः।

महाभारतकाले गुरुनिन्दा हि मानवदाहिका मन्यते स्म. तद्यथा-

गुरुणा वैरनिर्बन्धो न कर्त्तव्यः कदाचन।

अनुमान्यः प्रसाद्यश्च गुरुः कुद्धो युधिष्ठिर॥

सम्यिङ्मथ्या प्रवृत्तेऽपि वर्तितव्यं गुराविह।

गुरुनिन्दा दहत्यायुर्मनुष्याणां न संशयः॥ (अनुशासनपर्व १०७.४७-४८) सम्प्रति तु गुरुशिष्याणां सम्बन्धेषु दृश्यमाणः विच्छेदः प्रायः साम्प्रतिकशिक्षणव्यवस्थायाः क्षेशकरः अंशः।

शिष्याणां कृते विशेषकर्त्तव्याकर्तव्यविवेकः बोध्यते स्म तदा, तद्यथा— य आवृणोत्यमृतं सम्प्रयच्छन् तस्मै न दुःह्येत् कृतमस्य जानन्।

गुरुं शिष्यो नित्यमभिवादयीत स्वाध्यायमिच्छेच सदाऽप्रमत्तः। (उद्योगपर्व ४६.१०)

गुरुकुले शिक्षणं प्राप्नुवता तत्रत्याः आचारव्यवहारादयो नियमाः अपि श्रद्धया परिपालनीयाः भवन्ति स्म। गुरौ गुरुपल्यां च समानव्यवहारः करणीयः भवति स्म यश्च अधुनातनकाले न भवत्येव। तदुक्तं-

समा गुरौ यथा वृत्तिर्गुरुपल्यां तथाऽचरेत्। (तत्रैव ४४.१३) शिष्यभोजनं गुरोराज्ञया एव भवति स्म। तद्यथा– गुरुणा समनुज्ञातो भुज्जीतान्नमकुत्सयन्।

हविष्यभैक्ष्यभुक् चापि स्थानासनविहारवान्। (आश्वमेधिकपर्व ४६.३)

विद्याग्रहणं दानञ्च सौभाग्याय मन्यते स्म। अतः विद्याविकयः अतीव निन्दनीयं अमन्यन्त प्राञ्चः। तदुक्तम् आदिपर्वणि –

न च विकीणते ब्रह्म ब्राह्मणाश्च तदा नृप। (आदिपर्व ६४.२०)

किन्तु अधुनातन काले धनं प्रदाय सान्ध्यकक्षानां क्रमस्य असमीचीनत्वं तु शिक्षाविद्धिः भृशं वर्ण्यते।

इत्थं गुरुकुले स्थितयोः गुरुशिष्ययोः परस्परं सम्बन्धः दृढः आसीत्। गुरुदक्षिणा

एकलव्य-उत्तङ्कयोः गुरुदक्षिणाया उदाहरणं संसारे विरलतरमेव। गुरोः समीपे अध्ययनात्परं गुरुदक्षिणारूपेण समर्पणस्य परम्परा आसीत्। तत्र च प्रसन्नमनस्कः स्वसर्वस्वं समार्पयत् एकलव्यः इति विशेषः महाभारते।

गुरुणा द्रोणाचार्येण याचिते सति स्वधनुर्विद्यायाः आधारभूतं स्वीयम् अङ्गुष्ठमेव प्रादात् एकलव्यः।

अपरञ्च उदाहरणं भवति उत्तङ्कस्य। गुरुपल्या उक्त उत्तङ्कः गुरुदक्षिणारूपेण राज्ञः पौष्यस्य पल्याः कुण्डलानि आनीय सामर्पयत्।

शिष्या गुरुणा उक्तं सर्वं साधियतुं सन्नद्धा भवन्ति स्म। तदुदाहरणं रुभ्यते आदिपर्वणि–

अर्जुनस्तु ततः सर्वं प्रतिजज्ञे परन्तपः। (आदिपर्व १३१.७) इति। उत्तमशिष्येन गुरुसेवायां न कदापि प्रमादः आचर्यते स्म। अर्जुनः अपि मनसा वाचा कायेन च गुरुसेवायां संलग्नः अभवत्। तद्यथा—

अर्जुनः परमं यत्नमातिष्ठद् गुरुपूजने।

अस्त्रे च परमं योगं प्रियो द्रोणस्य चाभवत्॥ (तत्रैव १३१.२०)

अत एव स विश्वस्य सर्वश्रेष्ठधनुर्धरः बभूव। तथैव गुरुरिप विविधिक्किष्टनियमान् निर्माय शिष्यान् अनुशासनपालनार्थम् उग्ररूपेण प्राचोदयन्। शिष्या अपि नियमबद्धारसन्तो स्वज्ञानप्राप्तौ जीवनसाफल्यं सम्पादियतुं वा सन्नद्धाः अभूवन्। अतः कठिनानुशासनस्य उग्रतेजस्वितायाश्च कारणेन आचार्यः विशिष्टस्थानं प्राप्नोति स्म। गुरुकुले विद्याग्रहणार्थं ब्रह्मचर्यं सम्यक् परिपालनीयं आसीत्। तदुक्तं—

## ब्रह्मचर्येण या विद्या शक्या वेदितुमञ्जसा। (उद्योगपर्व ४४.५)

इत्थं महाभारतस्य अङ्गभूता भवित भगवद्गीता यत्र हि सर्वमुपिनबद्धं शिक्षातत्त्वम्। विविधाः तत्त्ववेत्तारः, न्यायिनर्णतारः, शास्त्रज्ञातारश्च अमुं ग्रन्थं न केवलं ज्ञानराशिरूपेण अङ्गीकुर्वन्ति अपि तु अत्यन्तं श्रद्धधानाः सन्तः परमप्रामाणिकसत्यरूपेण पूजयिन्ति। भगवद्गीतायामस्यां विविधविधिविमर्शानां सूक्ष्मावलोकनेन जन्मनः मृत्युपर्यन्तं केन कीदृशं कर्माचरणीयम्, कः कथं संसिद्धिं लभते इत्यादिकं सर्वमिप उपनिबद्धम्। इत्थं महाभारते विशिष्टा शिक्षणव्यवस्था व्यवस्थितरूपेण उपलभ्यते यस्याः विशिष्टतत्त्वानां स्वीकारेण अद्यतनशिक्षाव्यवस्थाऽपि सुष्टु व्यवस्थापयितुं शक्नुमः इति शम्।

\* \* \*

## परिशीलितग्रन्थसूची

द्विवेदी, कपिलदेव. (२००२) वेदों में समाजशास्त्र, अर्थशास्त्र और शिक्षाशास्त्र. ज्ञानपुर : विश्वभारती अनुसन्धान परिषद्।

शर्मा, आलोक. (२००४) वेदाङ्ग शिक्षा का महत्त्व. जयपुर: राष्ट्रियसंस्कृतसाहित्यकेन्द्र। मिश्र, लोकमान्य. (२०११) भारतीया पुरातनी शिक्षा. लखनऊ: मृगाक्षी प्रकाशनम्।

## Some special features of *Vedic* interpretation by Swami Dayananda Saraswati Manabendu Sarkar\*

'The *Vedas* are probably the earliest documents of the human mind and it is indeed difficult to say when the earliest portions of the *Vedas* came into existence. As the ancient Hindus seldom kept any historical record of their religious, literary and political realizations, it is difficult to determine the period of the *Vedas* with precision. Historians provide us many guesses but none of them is free from ambiguity'.<sup>1</sup>

The word "Veda" means wisdom, sacred knowledge or knowledge par excellence and 'it manifests the language of the Gods in human speech. The laws of the *Vedas* regulate the social, legal, domestic and religious customs of the Hindus to the present day. All the obligatory duties of the Hindus at birth, marriage, death etc. owe their allegiance to the *Vedic* ritual'<sup>2</sup>. The *Vedas* are *apauruṣeya*. They are supposed to have been directly revealed, and thus are called *śruti*.

The *Vedas* are not only the preacher; they are also the glory of Indian heritage. What is to be done or not at that time the *śruti* or *Vedas* are accepted as evidence (*pramāṇa*). Manu, told in his book, titled Manusmṛti—"dharmaṃ jijñāsamānebhyaḥ pramāṇaṁ paramaṁ śrutiḥ". Later on Ācārya Patañjali told the study of the *Veda* is essential, he quoted—"brāhmaṇena niṣkāraṇo dharmaḥ ṣaḍaṇgo vedaḥ adhyeyo jñevaśca."

The whole Sanskrit literature has been influenced by the *Vedas*. Various discussions about the *mantras*, *yāga-yajña*, *viniyoga*, *upāsanā* are included in the *brāhmana* and *āranyaka*. *Sṛṣṭitattva*, *ātmā*, *jīvatmā*, *brahma*, *moksa* etc. are described in the *upanisad*. The *gṛhyasūtras* 

<sup>\*</sup>Ph. D. Scholar, Department of Sanskrit, Jadavpur University.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Internet, Hinduism.about.com

 $<sup>^2</sup>ibid$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Manusmṛti 2/13

are maintaining the social conditions and the conflicting aspects of the society. Linguistically śikṣā, vyākaraṇa and nirukta taken together constitute the first lexicon of the Vedas. It is a matter of great wonder that at times interpretations about the Vedic mantras are myriad and very often they are contradictory in nature. Ācārya Yāska also came across such conflicts, so he referred to the various schools of Vedic interpretations in his niruktam. Such as nairuktāh, aitihāsikāh, parivrājakāh, naidānāh, adhidaivatam, adhyātmam, ārsam, yājñikāh, vaiyākaranāh, ācāryāh, ātmavādinah, ātmapravādāh etc.<sup>4</sup> Thus it can be said that in ancient India – even in the days of *Yāskācārya* various schools of *Vedic* interpretations were in vogue. *Yāska's* interpretation is really praiseworthy. Some *Vedic* scholars have ignored the etymological perfections of the *Vedas*. They specified that the *Vedas* are full of mutual contradictions, and do not have any clear meaning. Kautsa was one of them, he said "anarthakā hi mantrāh" and later on Ācārya Yāska (6th Century B.C. Approx) elaborately discussed on the view of Kautsa and said "naiṣa sthāṇoraparādhaḥ yadenamandho na paśyati. Purusāparādhah sa bhavati"<sup>5</sup>. Mantras are effective if they are understandable and most of the time it is a laborious task to understand the meaning of the Vedas.

In nineteenth century Dayananda Saraswati, followed the interpretative methods of *Yāska*. He interpreted *Vedas* on the basis of rationalism and considered *Vedas* as great repositories of knowledge or wisdom admired by the modern interpreters.

According to Swami Dayananda Saraswati the *samhitā* portions of the *Vedas* are *apauruṣeya* and everything contained in the *Vedas* is the perfect truth but he was not ready to accept *brāhmaṇa*, *āraṇyaka*, *upaniṣad* as the *apauruṣeya* part of the *Vedas*. He cited that the *brāhmaṇa*, *āraṇyaka* and *upaniṣad* are the later parts of the *Vedas* and are narrated by the *Rṣis*. He said: "kiñca 'mantrabrāhmaṇayorvedanā-madheyam iti kātyāyanokterbrāhmaṇabhagasyāpi veda sañjñā kuto na

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Traditional Vedic Interpretations, PP 43-44.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Nirukta, 1. 16. 10.

svīkriyate?"

According to *Kātyāyana* both *mantras* and *brāhmaṇas* are the parts of the *Vedas* but Swamijī disagreed and told *brāhmaṇa* cannot be a part of the *Vedas* because it has a historical and *paurāṇik* definition, the *brāhmaṇa* is the explanatory book of the *Vedas* and it has been narrated by the *Rṣis.* "caturvedavidbhir-brāhmavidbhir-brāhmaṇair-maharṣibhiḥ proktāni yāni vedavyākhyānāni tāni brāhmaṇānīti"

In the *Vedas* Swami Dayananda Saraswati never found killing of human beings (naramedha), killing of Cows (gomedha), having the flesh of animals, cruelty in the yajña but in the brāhmaṇa he found all those things, according to him just because of this cruelty paramāhiṃsaka (Non-violence) some persons were not following the *Vedas*, and Gautam Buddha was one of them.

According to Sāvana there is a history of the Vedas but Swami Dayananda does not accept the historical aspects of the Vedas. Before the creation of this world how would there can be a history? We can find history only in those books which were narrated after the creation of this world. In the *Vedas* we can find the names of Kings, Cities, Rivers and *Rsis* but these names do not denote a person, but these words are compounds and adjectives. For example in the Atharvaveda we can find the name of Ayodhyā "aṣṭācakrā navadvārā devānām puravodhyā, tasyām hiranyayah kośah svargo įvotisāvrtah". "The human body is an invincible city of the gods, God Supreme and the divinities of nature. It has eight chakras: Muladhara, Svadhishthana, Manipur, Anahat, Vishuddhi, Lalana, Ajna and Sahasrara. It has nine gates: two eves, two ears, two nostrils, mouth and the organs of excretion. In the city, there is a golden cave, replete with the golden light of Divinity, which is the heavenly path to heaven. This City is Ayodhyā, the Invincible."8 So here the name of Ayodhyā is not the kingdom of Raghuvamsa. It means "na yodhhum śakyā", where war is not allowed, and

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Mahābhāṣya 5.1.1.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Atharva Veda 10.2.31

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Atharva Veda, Vol.I, English translation by Dr.Tulsi Ram, P. 1098.

the founder of *Raghuvamsa* has given his kingdom name *Ayodhyā* from the *Vedas*. In the *Rgveda* we can find the name of *Kṛṣṇa* and *Arjuna* together but those names are not denoting a person's name but adjective "ahaśca kṛṣṇamaharjunaṃ ca vi vartate rajasī vedyābhih". "The dark half of the earth's daily round, the night, and the bright half, the day, revolve alternately in the terrestrial atmosphere along with their cognizable characteristics" 10

There is only one God in the *Veda* and *Agni*, *Indra*, *Varuṇa*, *Rudra* etc. are the symbol (*Guṇa*) of the God. So these Gods are the qualitative adjective (*guṇavācī viśeṣaṇa*) of the God. "indram mitram varuṇamagnim-āhuratho divyaḥ sa suparṇo garutmān. ekam sad viprā bahudhā vadantyagnim yamam mātariśvānam-āhuḥ"<sup>11</sup>. Reality is one, Truth is one, *Iśvara* is one and only One, not more than one. The learned and the wise speak of It in many ways. They say: It is *Indra*, glorious, *Mitra*, universal friend, *Varuna*, highest adorable, *Agni*, light of life, *Divya*, heavenly, *Suparna*, supreme beauteous, *Garutman*, supreme dynamic. They say: It is *Agni*, life and leader of existence, *Yama*, supreme controller, law and justice, and the judge, and *Matarishva*, supreme energy of the universe<sup>12</sup>.

Ācārya Sāyaṇa, Ācārya Uvata, Ācārya Mahīdhara have interpreted the *Vedas* following the *viniyoga* but Svāmi Dayananda Saraswati did not accept this. He thinks according to the *pada*, *padārtha* and *devatā* of the *mantras viniyoga* should have been done. The God did not create *mantras* for the *viniyoga*.

"From his *Vedic* studies, Dayananda was convinced that there was no idol worship in the *Vedas*. The idol worship came after the Buddhism or the *Purāṇic* religion. Hence he has strongly criticized the idol worship on the *Vedic* background. In the same way, he was against *untouchability* as it was never found in the *Vedic* mantras or in the *Vedic* 

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Rg veda 06.9.1

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Rg Veda, Vol.II, English translation by Dr.Tulsi Ram, P. 594,

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Rv Ŗg Veda 1.164.46

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Rg Veda, Vol.I, English translation by Dr.Tulsi Ram, P. 742

society. He traced the caste system to its *Vedic* origin. But the *varṇas* mentioned in the *Vedas* were only the natural divisions of labour in the society on the basis of their merits and function— $guṇakarmavibh\bar{a}$ -gaśah as said in the  $Git\bar{a}$ ."<sup>13</sup>

Another interpretation offered by Swami Dayananda Saraswati on the basis of the *Vedas* was the establishment of the women's right "to have a sacred thread and the study of the *Veda* which were denied in the middle age of *Hinduism* (i.e. the degenerated period of *Hinduism*). He quoted from *śatapathabrāhmaṇa:* 'atha ya icchet duhitā me paṇditā jāyate sarvamāyuriyāt' i.e. whosoever desires that his daughter be learned and attain full life etc." 15

Thus we can conclude that Swami Dayananda Saraswati has interpreted the *Vedas* on the basis of rationalism, spirituality and in a scientific way. A very well-known western professor Max Müller was impressed by the interpretation of Svāmi Dayananda Saraswati and he quoted in his Biographical Essays-"According to Swāmi Daydānanda, everything contained in the *Vedas* was only the perfect truth. He went one step further and by their interpretations succeeded in persuading others that everything worth-knowing-even the most recent inventions of modern science were alluded to in the *Vedas*. Steam-engines, electricity, telegraphy and wireless microgram were shown to have been known at least in germs to the poets of *Vedas*."

On the other hand *Rṣi* Aurobindo had also paid a great tribute to Swami Dayananda Saraswati. In his easy "Dayananda and the Veda" he quoted-

"There is nothing fantastic in Dayananda's idea that Veda contains truth of science as well as truth of religion. I will even add my own conviction that Veda contains other truths of a science the modern world does not at all possess and in that case Dayananda has rather under re-

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Traditional Vedic Interpretation, PP 85-86.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>śatapathabrāhmaṇa, 14.2.4.16

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Traditional Vedic Interpretation, P. 86.

lated than overstated the depth and range of the *Vedic* wisdom." <sup>16</sup>
In the same essay he further said-

"In the matter of *Vedic* interpretations I am convinced that whatever may be the final complete interpretation, Dayananda will be honoured as the first discoverer of the right clues. Amidst the chaos and obscurity of old ignorance and age-long misunderstanding his was the eye of direct vision that pierced to the truth and fastened on that which was essential. He has found the keys of the doors that time had closed and sent as under the seals of the imprisoned fountains," <sup>17</sup>

Thus it can be established that Swami Dayananda Saraswati was "the great path maker in the modern India who though bewildering tangles of creeds and practices-the dense under-growth of the degenerate days our country cleared a straight path that was meant to lead the Hindus to a simple and rational life of devotion to God and service for man." <sup>18</sup>



# **Selected Bibliography**

- 1. *Anirvāṇa*. (1991) *Veda-mīmāṃsā*, Vol II, Kolkata: Sanskrit College.
- 2. *Atharvaveda*, English translation by Dr. Tulsi Ram. (2013). Delhi: Arsh Sahitya Prachar Trust.
- 3. Müller, F. Max. (1884). *Biographical essays*, translated from the sixth German edition by G.A.M. London: W. Swan Sonnenschein
- 4. Patel, Gautam. (1999) *Traditional Vedic Interpretation*. New Delhi: R.S.S.
- 5. Rgveda, English translation according to H.H. Wilson and Bhāṣya of Sāyaṇacārya. (2001). Delhi: Parimal Publications.

 $<sup>^{16}</sup> Bankim-Tilak-Dayananda \\$ 

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>ibid

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Rabindranath Tagore.

- 6. *RgVedasaṃhitā: Dayanandabhaṣyasahitā*. (1998) Ajmer: Vaidik Pustakalaya Dayananda ashram.
- 7. Sri Aurobindo, (2006). Bankim Tilak Dayananda, Puducherry : Sri Aurobindo Ashra.
- 8. Upadhyaya, Umakanta. (2005) *Veda aur Swami Dayananda, Tulanātmaka adhyana*. Kolkata: Arya Samaj
- 9. *Yāska. Nirukta.* (2003) Ed. Amareswara Thakur. Kolkata : University of Calcutta

# Phonetic Changes in Some English Words Those Follow Two *Sūtras* of *Pāṇini's*

# *Aṣṭādhyāyī* Priyanka Mandal\*

#### 0. Introduction

Vedic Sanskrit or linguistically speaking the old Indo-Aryan (OIA), belongs to Indic group of the Indo-Iranian sub-branch of the Indo-European family of languages. Therefore, It is closely connected with the Indo-Iranian on one hand and remotely with the Indo-European on the other.

At the later vedic age necessity arose to explain words and usages in vedic hymns. To meet up this necessity, different *Prātiśākhyas* came into existence. *Rkprātiśākhya*, *Taittirīyaprātiśākhya*, *Vājasaneyiprātiśākhya* are few among them.

Then came the grammars reportedly authored by *Indra*, *Candra*, *Kāśakṛtsna*, *Āpiśali*, *Śākatāyana*, *Pāṇini* and others. Among them only *Pāṇini's* grammar has come down to us. His grammar is divided into eight chapters. That is why it is calld *Aṣṭādhyāyī*. Later on *Aṣṭādhyāyī* was supplimented by *Vārtika* rules of *Kātyāyana*. After a passage of time *Patañjali* wrote his *Mahābhāṣya* to explain entire *Aṣṭādhyāyī* along with *Vārtikas*. These three items are collectively called *Trimuni Vyākarana*—the grammar completed by three sages.

In modern age too, Sanskrit language is full of systematised and well equipped word form. The main cause behind this fact is the appearance of the grammarian  $P\bar{a}nini$ . In the world of Sanskrit literature, the school of  $P\bar{a}nini$  is the greatest. He is supposed to be born in the village of  $S\bar{a}l\bar{a}tura$  and educated in the University of  $Tak\bar{s}a\dot{s}il\bar{a}$  between 700 and 600 BC. Both are situated on the western side of the river  $Bip\bar{a}\dot{s}\bar{a}$  or Beas. But at places of his illustrious

<sup>\*</sup>Research Scholar, Department of Sanskrit, Rabindra Bharati University.

grammar, he has mentioned and explained many usages current on the eastern side of  $Bip\bar{a}\dot{s}\bar{a}$ . Not only that, his rules are so deeply thought, farsighted and linguistically complete that these can well explain other NIA languages and even the languages of Europe like English, French, Latin etc. Though his intention was not to explain these languages but his  $S\bar{u}tras$  are in force to explain these languages which proves that as a linguist he was very far-sighted.

Now we will discuss on some of his *sutras* which are inspired by his wisdom in linguistics. The foremost two such *sutras* are 'Sthāne'ntaratama' (1.1.50) and 'Khari ca' (8.4.55).

There are two sets of letters in the Indian alphabets—the first containing vowels and the second containing consonants and semi vowels. Here we will confine our discussion on the second set only. In this set there are 25 fricatives, 2 semivowels, 2 liquids, 3 sibilants and one non-fricative aspirant. Twenty five fricatives again are divided into 5 *vargas* or groups according to their place of articulation:

- 1. Guttural group or *ka-varga*: k(a), kh(a), g(a), gh(a) and  $\dot{n}(a)$ .
- 2. Palatal group or *ca-varga*: c(a), ch(a), j(a), jh(a) and  $\tilde{n}(a)$ .
- 3. Cerebral group or Ta-varga: t(a), th(a), d(a), dh(a), n(a).
- 4. Dental group or *Ta-varga*: t(a), th(a) (pronounces like  $\emptyset$  in Greek), d(a) (pronounces like delta in Greek) dh(a) and n(a).
  - 5. Labial group or Pa-varga: p(a), ph(a), b(a), bh(a) and m(a).

But in English and other European languages letters of some place of articulation are scattered in the entire alphabet.

- 1. Guttural: k, hard c (i.e. c that sound like k), and q.
- 2. Palatal: soft c(i.e. c that sound like sh), j,g when it sounds like j.
  - 3. Cerebral: t and d.
  - 4. Dental: th and n.
  - 5. Labial: p, b and m.

Now we will come to *Pāṇinian* rules. Take for example, 'sthāne'ntaratamaḥ'. It is more a linguistic dictum than a mere grammatical rule and it is so over-pervasive that words or parts of

word of English language too follow this rule. Examples follow:

These rules even explain the formation of European word of Latin, Greek, Germanic, English etc. Here we will explain only the English words.

#### 1. Prefix: in

The prefix 'in' makes negative words like inactive, ineffective, inimitable, inodorous etc. This very 'in' changes according to the place of articulation of the first letter of the word it is added to. This change follows the  $P\bar{a}ninian$  dictum 'sthāne'ntaratamaḥ'.

- a. This 'in' turns into 'il' before words commencing with l, e.g. legal, literate and makes word like illegible, illogical etc with 'il'.
- b. Again this 'in' turns into 'ir' before words starting with 'r' e.g. regular, respective, relevant, retinal, resistible, reparable and revocable etc and makes the words like irrational, irregular, irrelevant, irreparable, irresistible, irrespective, irrevocable etc.
- c. The same 'in' turns into 'im' before p or b or m. e.g. impolite, impractical, impossible, imbalance, immortal immovable etc.

#### 2. Prefix: en

This en converts an adjective or a noun into a verb, just like suffix 'nic' in Pāṇinian grammar. Words like enable, enact, enamour, encircle, endear etc. may be mentioned as examples. It is pronounced and spelt as 'em' in the words commencing with p, b and m (though m has no practical use, it's a theoretical information only) e.g. embattle, embitter, empower but performs the same duty as 'en' above.

#### 3. Prefix: con

Its Sanskrit counterpart is 'sam' as in the words like *sampūrņa*, *sambhūta*, *sammata* etc. 'con' also undergoes the *Pāṇinian* dictum '*sthāne'ntaratamaḥ*' and changes into col-, cor-, com-, before l, r and p/b/m respectively .e.g. collateral, colleague, correct, correspond, compact, compartment, compassion, combine, command, comment.

Now we will come to the discussion on 'khari ca' which means a 'jhal' sound becomes 'car' sound if followed by khar sound. To give

a full sense two previous rules should be mentioned: 1. *jhalāṃ jaś jhaṣi* (8.4.53) 2. *abhyāse car ca* (8.4.54).

The terms like 'car' 'khar' and 'jhal' should be clarified. These three terms are taken from the 'pratyāhārasūtras' of the introductory part of  $P\bar{a}ninian$  grammar.

The 'car' group contains 8 sounds namely c, t, t, k, p, ś, s and s i.e. deaspirated stop sounds of fricatives and all 3 sibilants.

The 'khar' group contains 13 sounds in total namely kh, ph, ch, th, th in addition to 8 car sounds i.e.10 stop sounds (aspirated and deaspirated) and 3 sibilants.

The '*jhal*' group contains 24 sounds namely *jh*, *bh*, *gh*, *dh*, *dh*, *j*, *b*, *g*, *d*, *d* and *ha* in addition to 13 *khar* sounds. In other words, *jhal* group contains all fricatives excluding nasal, 3 sibilants and 1 aspirate.

Now we will discuss on application of this rule ('khari ca') on some English words. Take for example the verb 'distinguish' when we will convert it into noun, we must add suffix '-tion' (disting+tion) which starts with a 'khar' sound. As a result g (of 'jhal' group) will be changed into respective sounds of car group i.e. c (hard c) and the resulting word would be distinction.

Other examples of this rule are conversion of English words like describe, prescribe, inscribe and so on ending with b sound i.e. labial deaspirated voiced which belongs to 'jhal' group changes into p of car group before suffix 'tion' starting with 'khar' group and becomes description, prescription, inscription.

After all we should bear in mind that language does not follow grammar, rather grammar explain the language through rules of linguistics and that  $P\bar{a}nini$  did not form his rules to explain words of NIA and European languages, but we can well explain them with his rules.



## **Bibliography**

1. Dīksita, Bhaṭṭojī. (2010) Vaiyākaraṇasidhāntakaumudī. Ed.

- Giridhar Sharma. Delhi: Motilal Banarasidas.
- 2. *Pāṇini*. (2005). *Aṣṭādhyāyī Sūtrapāṭhaḥ*. Ed. Satyanarayana Chakrabarti, Kolkata: Sanskrit Pustak Bhandar
- 3. T. Balasubramanian. (2003) A Textbook of English phonetics for Indian Students. Kolkata: Macmillan Publishers India Ltd.
- 4. The Concise Oxford Dictionary of Current English. (1994) Ed. J.B. Sykes. 7th ed. Bombay. Oxford University Press

# Molla Rāmāyaṇa: A 16th Century Telugu Rāmāyaṇa Gauri Mahulikar\*

#### 0. About the Author

Molla's father Atukuri Kesan Shetty was a potter and a great devotee of lord Śiva. He lived near Nellore in Andhra Pradesh. The surname Shetty indicates that Kesan was a trader, a vaiśva; but the oral history endorses that he was a potter. His beautiful daughter Molla (1440-1530) was very talented, well versed in classical literature and Sanskrit poetics. Word Molla means jasmine. It resembles Sanskrit word mallikā, Kannada mallige. She was also called Basavī in respect to saint Basaveśvara, who was considered to be an incarnation of lord Śiva. She was perhaps a brahmacārinī, remained unmarried throughout her life. She might have been a concubine of Krishnadeva Rava and spent her old age at Śrīśailam, says the folk narrative. She was of independent mental disposition and refused to dedicate her composition to her patron. Her father was a devotee of Śiva and she adored Rāma. There was as if non-duality between *Śiva* and *Rāma* for both the father and the daughter. Unlike other women writers, Molla has no hesitation in the descriptions of the so called masculine sentiments like the heroic, the erotic, the ferocious and repulsive. She wanted to learn and write, but the condition of women in general and  $\dot{su}dra$  women in particular was very pathetic in those days and no Brāhmaṇa came forward to teach her. She then approached a fellow mate Kunta Malleshu and learnt to write and read Telugu. She was contemporary to *Srīnātha* and poets of the Vijayanagar empire, who created Prabhandas which are known for adding fictions. She then decided to rewrite the story of  $R\bar{a}ma$  that she might have heard from oral tradition in a mixed literary form of prose and poetry. It was not a translation like her predecessors Nānnayyā,

<sup>\*</sup>Head, Department of Sanskrit, Mumbai University

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Illaiah, p.110

Tikkaṇṇā did, but was her own literary creative urge that obliged her to pen down her thoughts. Before commencing her version, she humbly pays tribute to the Sanskrit poets like Vālmīki, Vyāsa, Bhāravi, Māgha, Bhavabhūti, Bāṇabhaṭṭa, Kālidāsa, Sivabhadra, and Telugu poets like Bhīma, Nānnayyā, Srīnātha, Raṅganātha and Tikkaṇṇā in a Telugu metre sīsapadya.<sup>2</sup>

#### 1. About the Work

Molla Rāmāyaṇa is regarded as one of the classical Rāmāyaṇas in Telugu, ranked after two other medieval Rāmāyaṇas; that of Ranganātha and Bhāskara. Structure of her Rāmāyana is like this; she has composed a prologue of 24 verses called Avatārikā/Avataranikā; Bālakānda has 100 verses, Avodhyakānda has 43 verses, Aranyakānda has 75, Kiskindhyākānda has 28. Sundarakānda, leading to war and burning of Lankā is descibed in 249 verses. Her Yuddhakānda, further divided in three sub sections named  $\bar{a}\dot{s}v\bar{a}sa$ , is the longest, consisting 352 stanzas. She has totally omitted *Uttarakānda*, which depicts the unfair rejection and banishment of Sītā.<sup>3</sup> Thus this Rāmāyana has in all 871 verses in addition to some prose passages. Telugu literature boasts of having four Rāmāyaṇas written by women; by Molla, Subhadrā Rāmāyaṇa by Subhadrā, Sarasvatī Rāmāyaṇa by Sarasvatī and Raghunātha Rāmāyaṇa by Madhuravāṇī. Molla Rāmāyaṇa, however, is the most read and most popular of all these.<sup>4</sup> As is the custom of ancient writers, not much information is available about Molla. She added fictional accounts to original stories and in some instances, removed some portions from the original story. Sanskrit-to-Telugu translation works from earlier poets like Tikkannā followed the exact story sequences in the original work. Several critics have attested to her claim as valid. Her *Rāmāyanam* has been quoted as a work filled with native flavour, ease of diction and appealing to ordinary readers.

 $<sup>^2</sup>$ Avataranikā 9

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Sen, p. 165

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Ramulu, p.15

Except Balakānda, all kāndas and the concluding portion of Molla *Rāmāyana* start with a line that she is narrating the story of *Rāma* which was told to Vālmīki by Nārada. Balakānda starts with the description of city Ayodhyā on the banks of river Sarayū. Daśaratha, the king of the city is glorified then. Molla describes that he humbled the Sun because of his luster, was the remover of poverty of people by his generosity and was maintaining law and order in his kingdom.<sup>5</sup> Earth is regarded to be the wife of a king. Molla has depicted in a beautiful poetic manner how Śesa, the cosmic serpent, Varāha and Kūrma suffered the pangs of separation from Bhūdevī, once she resorted to Daśaratha. Śesa, not able to bear the separation, swallowed poison, Varāha went into exile and dia Kūrma hid its head in its belly.<sup>6</sup> It's amazing that an illiterate potter woman is composing such wonderful poem with fanciful expressions. Daśaratha, advised by sage Vasistha, performed a sacrifice through sage *Rsyaśrnga* to beget a male progeny is mentioned by Molla without referring to Śāntā, Daśaratha's daughter. Fire-god offering the pāvasa, pregnancy of three queens, birth of four sons, their training in various lores, Sage *Visvāmitra* approaching *Daśaratha* to ask for *Rāma*, killing of *Tātakā*, and other demons, revival of *Ahalyā*, marrying *Sītā* in Mithilā after breaking Śiva's bow, the tussle with Paraśurāma come in a sequence as in the Vālmīki Rāmāyana and Balakānda ends with a happy note that *Daśaratha* ruled *Ayodhyā* justly.

Ayodhyākāṇḍa starts with the preparations of coronation of Rāma, followed by Kaikeyī asking two boons, Rāma, Lakṣmaṇa and Sītā setting out of Ayodhyā for 14 years of exile, their stay at Citrakūṭa, and Bharata coming to meet Rāma, taking his sandals. All these episodes are stated very briefly in just 15 verses. Bharata seeing bad dreams, ill omens and criticizing his mother is not taken into consideration by Molla. This section is very flat enumerating the incidents one after the other. Next section, Aranyakāṇḍa depicts the hardships faced by

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>ibid. Balakāṇḍa. 20

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>*ibid*. 23

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Ayodhyākāṇḍa 25-41

delicate Sītā. Her feet got scratches on account of walking through thorny jungle streets, her tender body became pitiable like a creeper that dries due to cyclone, her delicate red lips dried for want of water and she became pale.<sup>8</sup> When they were staying at *Pañcavaţī*, a demon called Śūrpanakhā came there. Hereafter the episodes of killing Khara, Dusana and Triśirā) and 14,000 other demons are described by Molla with some deviations from Vālmīki's Rāmāyana. Then Śūrpanakhā goes to Rāvana and describing Sītā's exquisite beauty, urges him to kill *Rāma*, marry *Sītā* and thereby avenge her insult. *Vālmīki* has summed this up in few adjectives of Sītā; whereas Molla spends some verses in describing physical beauty of Sītā, using all the traditional objects of comparison viz; eves like lotus, voice as sweet as Kinnara, face as charming as moon, breasts as round as golden pots, hair as dark as swarm of bees, waist as thin as that of a lion, nose as straight as Campā, lips as red as beak of a parrot etc. Brahmā as if created her from the golden waters. 10 Rest of the narrative is in accordance with Vālmīki Rāmāvana. It is surprising that like Vālmīki, Molla too doesn't mention any Laksmanarekhā which is found in the popular oral Rāmāyanas. Rāma's lamentation in the separation of Sītā, meeting Jatāyu and Śabarī in the forest described by Molla are different from the Vālmīki Rāmāyana. Molla, doesn't refer to demon Kabandha, who guided Rāma to Pampā lake, it is Śabarī who asked him to take help from Sugrīva. 11 Śabarī offering half chewed berries to Rāma, again a popular version, is absent in *Molla Rāmāyana*, though her devotion is mentioned 12

Kiṣkindhyākāṇḍa depicts the friendship between  $R\bar{a}ma$  and  $Sugr\bar{v}va$ , combat of  $V\bar{a}l\bar{\imath}$  and  $Sugr\bar{v}va$ ,  $R\bar{a}ma$  killing  $V\bar{a}l\bar{\imath}$ , coronation of  $Sugr\bar{v}va$ ,  $R\bar{a}ma$ 's lamentations in the separation of  $S\bar{v}t\bar{a}$ , especially in

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Aranyakānda. 4

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>ibid. 8-19 c.f. Vālmīki Rāmāyaṇa. Araṇyakāṇḍa Ch.20-30

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>ibid 22-25

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Vālmīki Rāmāyaṇa. Araṇyakāṇḍa.Ch. 72

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Araṇyakāṇḍa.71-74

the rainy season,  $Sugr\bar{\imath}va$  sending his monkey army to all directions in search of  $S\bar{\imath}t\bar{a}$  etc. These accounts can be tallied with  $V\bar{a}lm\bar{\imath}ki$   $R\bar{a}m\bar{a}yana$ , but surprisingly there is no mention of  $T\bar{a}r\bar{a}$ , wife of  $V\bar{a}l\bar{\imath}$  in Molla's version.  $V\bar{a}lm\bar{\imath}ki$  has portrayed  $T\bar{a}r\bar{a}$  as an extremely intelligent woman, a mantravid who doesn't hesitate to accuse  $R\bar{a}ma$  for his heinous act of killing  $V\bar{a}l\bar{\imath}$  from behind a bush; Molla, however, has totally omitted her from her version.

Sundarkāṇḍa is the longest section comprising of 249 verses and prose paragraphs. Monkeys sent to all directions by Sugrīva returned not finding Sītā. Hanūmān and others reached the southern sea coast and were disappointed to see the unfathomable ocean with mountain high waves ahead. Inspired by others, *Hanūmān* grew up in size and crossed the ocean. Molla refers to *Surasā* and *Simhikā* only by words. whereas, Vālmīki has described the obstacles created by these two at length. Looking for Sītā in Lankā city, in palaces, markets, streets, harem of Rāvaṇa, finally Hanūmān reached Aśokavana and saw Sītā muttering the name of *Rāma*. At that time *Rāvana* arrived there, decked up in all royal glory to plead for his acceptance by Sītā. Here Molla describes Rāvana with all exaggerations like, the silk clothes worn by him were gifted by Kubera, pārijāta flowers were sent by Indra, camphor and other fragrant ingredients sent by Yama, ornaments sent by  $N\bar{a}gar\bar{a}ia$  from  $P\bar{a}t\bar{a}la$  and the like. <sup>13</sup> He wanted to impress  $S\bar{i}t\bar{a}$  how he ruled over all the three worlds. Sītā. However, is a chaste lady, she speaks highly about *Rāma* and his unparalleled prowess. *Rāvaṇa* gets angry and gives two months time to Sītā to accept his proposal, lest the demonesses surrounding her would cut her into pieces and devour her flesh. 14 Molla has omitted the episode of the crow mentioned by Vālmīki. Molla with her genius and common sense has added a detail in the episode of *Hanūmān's* tale being burnt. When his tale was burnt pouring oil on it, Fire-god thought to be merciful to *Hanūmān* as *Vāyu*, the father of *Hanūmān* always helped *Agni* to spread fast and thus was

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Sundarakāṇḍa 46

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>ibid. 79 c.f. Vālmīki Rāmāyaṇa Sundarakāṇḍa 22.8-9

his dear friend. Obliging the son of a friend is a human feeling which is found here. 15

Yuddhakāṇḍa mainly deals with various war strategies. Manipulations, weapons and missiles used by demons, monkeys and Rāma Lakṣmaṇa. The descriptions are vivid with minute detailing. At two places, however, Molla differs from Vālmīki. Vālmīki writes that when Indrajit, son of Rāvaṇa used nāgapāśa and entire army of Rāma fell unconscious, it was Garuḍa who released them from the fatal bondage. When Rāvaṇa hit Lakṣmaṇa with his śakti and left him half dead, Hanūmān flew, uprooted Droṇa mountain, brought Sañjīvanī herb from there and revived Lakṣmaṇa. Molla however sends Hanūmān twice to Droṇa mountain on the two above occasions. 18

### 2. Language & Poetic Quamihies

Molla has used Telugu more and Sanskrit less, and has made her work simple, free flowing and lucid. In all humility she declares that she is not a genius, but she'll try to present the story of  $R\bar{a}ma$  in lucid Telugu. Though ignorant about Sanskrit sandhi,  $sam\bar{a}sa$ ,  $k\bar{a}vya$   $r\bar{\imath}ti$ , rasa,  $camatk\bar{a}ra$  etc., she vows to compose a beautiful poetry and gives an example of a beautiful lady whose beauty is revealed through her transparent clothes. She was inspired by  $Potann\bar{a}$ , who wrote  $Bh\bar{a}$ -gavata  $Pur\bar{a}na$  in Telugu. Shd was humble and paid tribute to the earlier scholars who had written the  $R\bar{a}m\bar{a}yana$ . The opening verse says- $R\bar{a}m\bar{a}yana$  has been written many times. Does someone stop taking food because it has been taken everyday? So is the story of  $R\bar{a}ma$  and one can write, read and love it as many number of times as possible.  $^{20}$   $Tulas\bar{\imath}d\bar{a}sa$  writes similar lines in his most famous  $R\bar{a}m\bar{a}yana$ . The

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>*ibid*.219

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Vālmīki Rāmāyaṇa Yuddhakāṇḍa. 50.37-39

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>ibid. 101.33-45

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Yuddhakānda . 2. 60. 80

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Avataranikā. 15

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>*ibid*. 21

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>सब जानत प्रभु प्रभुता सोई तद्पि कहेबिन रहा न कोई।

biography of  $R\bar{a}ma$  is itself capable of turning a dull into a poet, says famous Hindi poet Maithilisharan Gupta. Additionally, she states that if a work is filled with words which a reader cannot understand instantaneously, it would be like a dialogue between a deaf person and a dumb person. In other words, poetry should be intelligible to the reader as he reads along and without referring to dictionaries and/or consulting scholars. According to Molla, poetry should be like honey on the tongue, one should feel it as soon as the honey hits tongue. <sup>23</sup>

Molla declares that she has not learnt the rules and regulations of grammar, nor has she got any training in the deliniation of feelings, sentiments, figures of speech and variety of styles; yet she is determined to create a lucid and beautiful poem in Telugu. Therefore she uses simple and sweet words; for how can there be any beauty in harsh words like the beatings of the drum?<sup>24</sup> She avoids cryptic words and enigmatic language. On the other hand she abounds in the usage of local regional maxims, phrases and proverbs so that her poem becomes sweet and praiseworthy.<sup>25</sup> There are however, instances of simple puns, which don't require breaking the words apart. While comparing Ayodhyā with the city of gods, she cleverly writes that as *Kavi* (planet Sukra) *Guru* (Jupiter) Budha (Mercury) and Mitra (Sun) adorn Surapurī, so do the poets, teachers, wise men and friends adorn Ayodhyā. 26 dom is evident in her choice of applopriate words like kavi, guru, budha and mitra. In the subsequent verses again she has used words with double meanings; like bhogi meaning serpents having bhoga, a hood as well as passisnate people. Another word is dvija meaning a bird and a Brāhmana. She in all humility declares that she doesn't know San-

 $<sup>^{22}</sup>$ राम तुम्हारा वृत्त स्वयं ही काव्य है। कोई कवि बन जाये सहज संभाव्य है॥

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Avataraņikā 17

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>*ihid*.15

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>ibid. 17,18

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>Balakāṇḍa8-

कवि गुरु बुध मित्रादुलु विविधार्चनलनु सुरपुरि वेलयुदुरेलमिन्। गविगुरुमित्रादुलु विविधार्चनलं बुरमुन वेलयुदु रेपुडुन्॥

skrit; but she uses Sanskrit, nay, Vedic Sanskrit words at many places. *Sutrāman* is a peculiar epithet of *Indra*, especially in the ritual context, which she uses very easily.<sup>27</sup> We find an astonishing and alliterative sentence wherein Molla has cleverly used the word *naga* meaning mountain with different words to form compounds.<sup>28</sup> She uses *Nagadhara* to mean *Viṣṇu* who supported the earth on his back in the tortoise incarnation or it could mean *Kṛṣṇa* who held the *Govardhana* mountain. She uses the word *Nagadhanvā* to mean *Śiva* and *Nagabhid* to mean *Indra*, which resembles the Vedic word *Purabhid*. Simirarly see uses the word *Tridaśa* for gods, *Ambara* for sky, *Vasumatīśa* for king, *Phaṇīśa* fer serpent, *Ūrvī* fos earth *arkaja*, *Inatanaya* and *Nagacara* for *Sugrīva* and so on and so forth.<sup>29</sup> In *Sundarakāṇḍa*, she has cleverly used the number *sapta*, even to denote 7 oceans, 7 *Dvīpas*, 7 monutains, 7 fires (flames of fire are said to be 7 in *Mundaka Upaniṣad*) and Sun-god who yokes 7 horses to his chariot.<sup>30</sup>

She uses very uncommon and deliberately coined words many a times so as to puzzle the reader and test his intelligence. The word *Inatanaya*<sup>31</sup> used for *Sugrīva* can be decoded as son of *Ina. Ina* is derived from root *in* to go with a *unādi* suffix *nak. Ina* means Sun-god who continuously moves.<sup>32</sup> Similarly *Sugrīva* is referred to as *kañjahitātmaja*.<sup>33</sup> Here again *kañja* means that which is born in water, that is lotus, friend or well-wisher of lotus is Sun-god and *Sugrīva* is supposed to be the son of Sun. She praises *Rāma* born in the solar dynasty as *kamalāptakulacandra*.<sup>34</sup> *Kamala* means lotus, *āpta* is relative, so *kamalāpta* means relative of lotus that is Sun. *Kulacandra* is

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>*ibid*.50

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>53 नगधरुडो नगधन्वुडो नगभेदियो कोंत कोंत नातो बोरन्?

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>ibid.58, 72, Sundarakānda 79 and Kiskindhākānda.6,10

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>ibid 188

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>Sundarakāṇḍa 202

 $<sup>^{32}</sup>$ Amarakosa 3.111 इनः सूर्ये प्रभौ। एति ईयते वा।

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Yuddhakāṇḍa 3.6

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>*ibid* 1.39

one shining like moon in the dynasty, thus the entire compound would mean Rāma born in the solar dynasty. Vanajāptānvaya<sup>35</sup> is another word which means Rāma, born in solar dynasty. Here vana means water, so vanaja is lotus, and vanajāpta is Sun-god. She glorifies Rāma as khandita-kandarpa-virodhi-cāpa<sup>36</sup> Kāndarpa means Madana, the god of love, his opponent is Śiva. Rāma broke the bow of Śiva, so he is addressed as khandita-kāndarpa-virodhi-cāpa. Girijātryaksamanobjātageha<sup>37</sup> is yet another complicated compound which yields the meaning, *Rāma* who stays in the lotus hearts of *Śiva* and *Pārvatī*. Her fancy for new words is not confined to Rāma's descriptiln. She uses an extraordinary epithet for Rāvaṇa, Panktikandhara and Panktikantha38 Pańkti normally means a row, but the lexical meaning is the number ten. Rāvana had ten heads, ten necks and ten shoulders, so Molla has coined this special word *Panktikandhara*. Molla excels in coining new words and surpasses the famous Sanskrit poet Māgha, who keenly reveals his fancy for new words.

Her imaginative power is superb. She describes *Rāvaṇa's* affluence and regality in hyperbolic expressmons. To quote a few, *Vayu*, the wind-god as if sweeps the courtyard of *Rāvaṇa's* palace, *Agni*, the fire-god himself cooks in his kitchen, *Śiva* confers wealth on him, (here there is a pun on the word *vibhūti* meaneng ash as well as wealth) and so on and so forth. She describes sunset as; sun get tired walking all alone on the sky-road, from east to west, was perspiring all over, so took a plunge in the ocean in the evening. At another place she describes that Sun-god couldn't tolerate the agony and sorrow when

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>*ibid*. 1.94

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>Ayodhyākāṇḍa 1-

कंदर्परूप खंडितकंदर्पविरोधिचाप करुणाद्वीपा॥ वंदितशुभनामा मुनिसंदोहस्तुत्यभूप जानकिरामा॥

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>Kishkindhakānda 1 गिरिजात्र्यक्षमनोज्जातगेह

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Yuddhakānda 2.39, 3.17

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>Sundarakāṇḍa 48

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>Ayodhyākāṇḍa 6.

Rāma, Laksmana, his grandsons were overpowered by the Brahmāstra of Indrajit, the son of Rāvana and hence he sank in the western ocean. 41 She has used good similes and metaphors also. When Bibhīṣaṇa tried to persuade Rāvaṇa to return Sītā to Rāma by frightening him that Rāma would kill not only him, but entire demon clan, Rāvana got angry. An ailing person hardly likes the dietary restrictions. He thought that nurturing poisonous snakes is better than keeping the brother in his house who praises his enemy. 42 Rāvana's wrath swelled more by Bibhīsana's repetitive persuation<sup>43</sup> like fire ablaze with the oblations of ghee in it. She has made clever use of vyatireka alankāra based on pun<sup>44</sup> which reminds one of *Bānabhatta*, the renowned prose writer of Sanskrit. While describing the rise of moon she imagines thus: the milky ocean came to boiling point becsuse of the heat of the sun that shone with thousands of rays. The thick cream gathered after boiling was tossed to eastern direction by the winds and that formed the white moon. What a fanhastic idea! She has surpassed all Sanskrit writers with her magnificent metaphors and hyperbolic expressions. Like Kālidāsa she has taken note of the fauna, a pair of cakora birds who leisurely relaxed on the moon stones after nourishing on moonlight.<sup>45</sup> Her description of  $R\bar{a}ma$  when he killed  $V\bar{a}l\bar{i}$  is a fine illustration of svabhāvokti alankāra, while reading it one can visualize Rāma standing near the tall Sāla tree, pulling the bow string to his ears, concentrating on his target with single-pointedness and felling  $V\bar{a}l\bar{\iota}$  to the ground like vajrapāta causing the fall of a mountain. 46 All the sub-sections of this *Rāmāyana* have an alliterative Sanskrrt verse, followed by a prose paragraph in Telugu which comes as a colophon.<sup>47</sup>

वाडविलु गानि यमिरूपमुल गारु, धीवरुलु गानि जातिनिंदितुलु गारु।

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Yuddhakāṇḍa 1.58

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Yuddhakāṇḍa 1.24,25

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>*ibid.* 1.30

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>Balakānda.10

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>Ayodhyākāṇḍa 19

<sup>46</sup> Kishkindhakāṇḍa. 14

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>Balakāṇḍa 100

### 3. Metres used by Molla

Molla uses Sanskrit as well as Telugu metres in her  $R\bar{a}m\bar{a}yana$ . She has used a long metre like  $s\bar{a}rd\bar{u}lavikr\bar{\iota}dita$  and  $M\bar{a}lin\bar{\iota}$  at many places. Mostly she uses Telugu mertres like  $Tetag\bar{\iota}ti$ ,  $k\bar{a}nda$ ,  $Ut-palam\bar{a}l\bar{a}$ , (literally a wreath of purple lilies)  $Campakam\bar{a}l\bar{a}$  (a wreath of  $camp\bar{a}$  flowers) Ataveladi etc. These metres too are alliterarive, socond syllable of every line is the same. This as called  $pr\bar{a}sa$ . This is peculiar to Telugu metres. At times she simply uses prose paragraphs called vacanamu. She has used once prose termed as  $Ch\bar{u}rnik\bar{a}$ . This is a sort of harmonious prose not divided into prosodial feet, but with the unbroken sentence running on continuously, gadyabhedamu. Sanskrit prose ts regarded fourfold. Muktaka is peose free from compounded words,  $Ch\bar{u}rnik\bar{a}$  is one having small compounds,  $Utkalik\bar{a}$  type abounds in large compounds while Vrttagandhi is prose which seems to be poetic because of its intrinsic rhythm. A brilliant example of this variety it quoted below. So

#### 4. Critical Comments

Molla was the first writer who represented the dalit the bahujan cul-

जलजाक्ष भक्तवत्सल जलजासन विनुत पाद जलजात सुधाजलराशि भव्य मन्दिर जलजाकर चारुहंस जानकिनाथा। इदि श्री गौरीश्वर-वर-प्रसाद-लब्ध गुरु-जंगमार्चनविनोद सूरि-जनविनुत कविताचमत्कारातुकूरि केसनसेष्टितनय मोल्ल नामधेय विरचितं बैन श्रीरामायण महाकाव्यंबुनंदु बालकांडम् सर्वम् नेकाश्वासम्।

कैकसीगर्भसमुद्र मयतनूजामनोहरा। जयजय सुधाकरा। सागरावरणलंकाधीश्वरा। जयजय जयजय जयजय कटिलवैश्वानरपटभेदनिर्धमधामा। श्रीहरणचत्रा। पाकशासनभद्र जयजय जयजय समवर्तिसंपद्विच्छेदका। जयजय दनुजवल्लभहलकल्लोला। जयजय पवमानसंहारा। जयजय यक्षनायकदुर्वारगर्वापहारका। जयजय ईशानैश्वर्यहरणोद्यमा। जयजय नवग्रहानुग्रहनिग्रहा। दशग्रीवालंकारा। जयजयकैलासनगेंद्रोत्पाटनकंदुकक्रीडाविनोदा। जयजय जयजय भवानीश्वरश्रीपादकमलिशरःकंजातपुजासमर्था। पुष्पकारीढसकलदिगंतविकांता। जयजय जयजय ब्रह्मवंशप्रदीपका। जयजय त्रिलोकविजया। रावणेश्वरा जयी भव दिग्विजयी भव।

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>Balakāṇḍa 69 गुरु, हरु स्थिरु विरु, Aranyakāṇḍa. 46. अंत बंत, संत, कांत etc.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>Brown, p. 8

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Yuddhakāṇḍa 2 3. 29

ture and linguistic structure through her work. A śūdra women writing an original text on the Rāmāyaṇa much against the patriarchal brahmanical tradition in 16<sup>th</sup> century is in itself a unique thing. However, it can't be called an accident, bacause telling and re-narrating stories of heroes, singing their ballads in poetic form wes quite prevalent in the folk culture and women's tradition. In those days the upper class communities kept the śūdras away from socio-political and literary circles. Women-folk was confined and excluded from public places; yet Molla was fortunate because she got an opportunity to interact with all types of people because of her profession of making earthen pots. In her work we get a clear reflection of she prevailing society. Sanskrit literature always speaks about Abhisarika-s secretly going at night to meet their lovers. Molla adds some more ladies to the list and writes that unhappy women deprived from the carnal pleasures, those being harassed by their husbands, the prostitutes, noble ladies, having desire of secret love, women desirous of forceful sex acts, all such women went on rampage at midnight.<sup>51</sup> They put their kids to sleep, cheated their in-laws, husbands and the guards and got indulged in the enjoyments. Sorthern part of India was comparatively safe and free from the foreign invasions; as such the social conditions there seem to be similar to those described in the literature

Molla doesn't seem to be interested in making her  $R\bar{a}m\bar{a}yana$  popular by adding the details from oral narrations. Two very famous beliefs in the folk tradition are the  $Lakşmanarekh\bar{a}$  and  $Sabar\bar{\imath}$  offering half chewed berries to  $R\bar{a}ma$ , both are conspicuous by their absence in her version of the  $R\bar{a}m\bar{a}yana$ . At times Molla reminds one of  $Gosv\bar{a}mi$   $Tuls\bar{\imath}d\bar{a}sa$ . Devotion of Kevata is one such incident, where Kevata is afraid that his boat might turn into a woman at the touch of  $R\bar{a}ma$ 's feet, so he washes  $R\bar{a}ma$ 's feet before allowing him to board his boat. Another instance is that of the rustic women having compassion on  $S\bar{\imath}t\bar{a}$ ,  $R\bar{a}ma$  and Lakşmna after seeing the plight of the handsome urban peo-

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>Ayodhyākāṇḍa. 11,12

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Ayodhyākāṇḍa. 32 c.f. Rāmacaritamānasa Ayodhyākāṇḍa

ple while walking bare feet in thorny jungle paths.<sup>53</sup> The women of Chenchu tribe curse Creator Brahma for the misfortune. When  $R\bar{a}ma$  killed  $M\bar{a}r\bar{i}ca$  in the form of a deer, he likes a victorious wild hunter, removed the deer skin and flagged it on the tip of his bow.<sup>54</sup> Perhaps Molla had seen hunters carry their booty in this way, or it's only an imagination.

In spite of being a woman writer, it is observed that Molla has done full justice to the romantic descriptions as well as fierce battle episodes. Molla has not written *Uttarakāṇḍa*. She ends her narration by describing the just rule of *Rāma* for 11,000 years. The exaggaration can be ignored, but the way she completes her *Rāmāyaṇa* is yet another feather in her cap, during *Rāmarajya*, Molla says, crookedness (*kutilatā*) remained only in the rivers and hair; not in the people. There was bondage only in erotic sports and hair; none was bound/captured for his evil deeds. Worry had place is the minds of thinkers and poets, not in the common subjects etc. <sup>55</sup> This is really brilliant exposure of Molla's literary talent.

# 5. Post Script

Molla received many accolades and honours by her extraordinary narration of  $R\bar{a}m\bar{a}vana$ . <sup>56</sup>

- 1. Andhra Pradesh government erected her statue in Hyderabad aloAg with few other Great Telugu personahities.
- 2. A fictional account of her life story has been written by Inturi Venkateswara Rao, under the title Kummara Molla, published in 1969.
- 3. Based on this novel, another writer Sunkara Satyanarayana wrote a ballad, which became very popular and has been sung all over Anrhra Pradesh

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>Aranyakānda.3

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>ibid. 47

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Yuddhakāṇḍa.3.135.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>Wikipedia.org

- 4. She was used as a eymbol of women's advancement by women's associations. On one recent occasion a women's rights protest began at her statue is Hyderabad, in 2006.
- 5. A movie *Kathanayika Molla* was made on her life, with Vanisri playing the lead role.

It is felt that she was not an ordinary woman though was born in a potter's family. She must have been a gifted soul, who came in human flesh. She was born intelligent or carried the impressions of her previous birth as *Kālidāsa* said about Parvati that she inherited the knowledge of various branches of learning from her previous birth.<sup>57</sup> Her work, though in Telugu, is rich in Sanskrit vocabulary and all parameters of literary criticism. Personally I benefitted by reading this work and am enriched. I only salute her courage, urge, and passion to write on a topic like Rāmāyaṇa in the male dominated society of 16th century after taking birth in a potter's family and to have remained in the academic discussions even after 500 years. As her name suggests, let the fragrance of this jasmine continue to refresh the minds of lovers of Rāma story for generations to come.



## Bibliography

- 1. Brown, C.P. (1827). *The Prosody of Telugu and Sanscrit*. Ebook published by Google
- 2. C.H.Ramulu (ed.). (1977) *Molla Rāmāyaṇa*. Lucknow: Bhuvan Vani Trust
- 3. Sen, Nabneeta Dev. (1997). *Rewriting the Rāmāyaṇa, Crossing Boundaries*. Ed. Geeti Sen. New Delhi : Orient Longman
- 4. Ilaiah, Kancha. *The Weapon of the Other: Dalitbahujan Writings and the Remaking of Indian Nationalsi Thought*. New Delhi: Dorling Kindersley

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>Kumārasambhavam 1.30 तां हंसमाला शरदीव गङ्गां प्रपेदिरे प्राक्तनजन्मविद्या:।

# An Analysis Of Intricacies Of Narration In The *Mahābhārata* R. Deepta\*

That the formal features of a narrative like the narrator, narratee and the narrative techniques used in it go hand in hand with its content is a critical commonplace. In other words, the form and content are inseparable as the form reinforces what the content says. It would be wrong to see form and content separately for they grow together to give the narrative its final artistic form. The present paper is an attempt to analyze the technique of narration of the Mahābhārata which has been praised by Jonathan Culler as the 'foundational narrative' of India both in its content and in its form. The Mahābhārata has embedded narrative structure i.e. a narrative structure which has a frame narrative into which several other narratives are embedded; a feature which it shares with the rāmāyaṇa and other traditional Indian narratives like the pañcatantara. But what makes the Mahābhārata unique is not only the content which the text itself claims is very universal -"Whatever is here is found elsewhere. But what is not here is nowhere else."[svargārohaṇaparva, 5.38], but also the complexity and intricacy seen in the embedded narration.

The *Rāmāyaṇa* no doubt has embedded narration. The frame narrative involves the composer *Vālmīki* himself who comes to know of *Rāma's* story in brief from *Sage Nārada*. When out of compassion 'śoka' for the bird whose mate has been killed, he creates a 'śloka' in a new metre 'anuṣṭup', *Brahmā* encourages him to compose Rāma's tale in that metre. He teaches it to *Lava* and *Kuśa* who narrate to *Rāma* his own story— the protagonist and the narratee being the same person. The *pañcatantara* too has an interesting narrative technique where the embedded narrations show centripetal and centrifugal movement away

<sup>\*</sup>HOD & Associate Professor, Department of English, R.S. Vidyapeetha, Tirupati.

from and into the frame narrative [Deepta, P. 180]. Interesting though, the narrations of the *Rāmāyaṇa* and the *pañcatantara* are, nothing to match the narrative intricacy of the Mahābhārata. The narration of the Mahābhārata is so intricate and complex that there are at least three circles of frame narrations into which is introduced the actual narrative - the life of *Kauravas* and *Pāndava* which further embeds innumerable narrations some related to its main theme and some not. The outermost narration is that of the omniscient narrator (supposedly Vyāsa for the author of the Mahābhārata is Vyāsa) who describes the arrival of the sūta Ugraśravā to the Naimisāranya. The next narrative that comes is that of the Sarpasatra which *Ugraśravā* narrates to the *rsis* at *Śaunaka's Āśrama* which becomes the context of the narration of the story of the Mahābhārata. The next embedded narrative is that of Vaiśampāvana who narrates to Janamejaya the story of his ancestors at Sarpasatra which *Ugraśravā* also listens to, which he embarks on narrating to the rsis. Vaiśampāyana himself had listened to this narrative from his Guru Vyāsa. Vyāsa had also narrated this to Ganapati who wrote down the entire thing. In the narration of *Ugraśravā*, the narrative begins towards the end of the main narration, in that the beginnings and endings thus are joined in the Mahābhārata narration. Further, Dhrtarāstra's monologue addressed to Sañjaya, his charioteer, which comes chronologically at the end of the narrative is put in  $\bar{A}diparva$  itself. In addition to all of this, there are other narrators who take over narration from time to time like *Lomaśa* who narrates to the *Pāndava* the lives of kings who faced a similar fate as theirs. To what purpose does such a technique of narration serve? Why should anyone choose such a narrative technique which could cause a lot of confusion?

In the case of  $R\bar{a}m\bar{a}yana$ , it has been noticed that it being at the beginning an oral poem, the frame narrative fixed the limits or the extent to which the narrator or reciter could go or take liberties with as he narrated it to his contemporary audience [Deo]. In fact, the various versions of the  $R\bar{a}m\bar{a}yana$  found in many languages of India, stand testimony to this fact, for different versions show differences in inner

details but the frame content of the narrative is not meddled with. The embedded narratives of the *pañcatantara*, much more methodical, on the other hand, emphasize exigency which *Viṣṇuśarmā* tries to teach to his dunce-headed pupils, the sons of king *Amaraśakti*, through various sub-narratives of *pañcatantara*. For the princes are made aware of different situations and different responses to them, no response is definite or prescribed; the response being dependent entirely on the situation; the narrative technique strengthening the idea which the content express i.e. 'how to think rather than what to think'. But the frame narrative within frame narrative in the *Mahābhārata*, believed to have developed over centuries as the poem got recited by different individuals and as it transformed from Jaya to *Mahābhārata*, cannot possibly have the same motives.

To begin with, the presence of more than one frame narrative and numerous sub-narratives in the Mahābhārata allows for the swinging of the narrative voices as well as focalizations. This is indeed interesting for the narrative begins with omniscient narration or with 'zero focalization' but the embedded narratives and their narrators allow for not one internal focalization but several all in one narrative. Broadly speaking the narrative voice moves from *Ugraśravā* to Vaiśampāyana to Vyāsa to Lomaśa and several others, back and forth for the narrative of *Ugraśravā* is not abandoned after Vaiśampāyana takes over but the narration does return to him at a later stage. Such multiple narrators and narrations ensure that the reader is not carried away by any one version or voice. This also allows for narrating such fringe tales which normally get ignored or which do not fit into the major discourses like that of Snutakarna who changes his sex with that of Śikhandi or Yuvanāśva who is a man and a king yet gives birth to a son Māndhātā out of his thigh or *Bhāgurāyaṇa* who is both a man and a woman.

The multiplicity of voices is accentuated by the breaking of narrative chronology by the use of techniques like prolepsis (flash forward) and analepsis (flash back) (which is often mistakenly thought as a cinematic device). The narrative opens with a later event of the *Sauti's* 

visit to the hermitage and goes a little further into the past by *Vaiśam-pāyana's* narration to *Janamejaya*. But once into this narration, in the *Ādiparva* itself, narration of the *Mahābhārata* jumps to a later time when *Sañjaya* is narrating the events of the Great *Kurukṣetra* war to *Dhṛtarāṣṭra* which should have come naturally in the *Strīparva* at the end. This is a complex instance of prolepsis in analepsis, a peep into the future as part of looking back at the past.

Vaisampāyana's narration to Janamejaya encapsulates the lineage of the Pāṇḍava, of which Janamejaya is the latest representative. For, he is the son of that Parikṣit who was in his mother's womb at the time of Kurukṣetra war who was saved from the Brahmāstra by the divine grace of Kṛṣṇa. Thus, the narration of the actual story of the Mahābhārata starts in the end. This, end in the beginning and beginning in the end gives the Mahābhārata the cyclical narrative structure reinforcing the traditional Indian notion of cyclical time as against the linear notion of time one notices in the West. This collapsing of temporality gives the benefit of God-like perspective to the reader so that the reader is not worried about what happens next but can concentrate on the content and issues being presented through the narration in addition to getting an idea of the intricate design of the narration and making sense of the seemingly senseless narration.

Further, there are at least three narrations where the content of the  $Mah\bar{a}bh\bar{a}rata$  is presented in a capsule form in the  $\bar{A}diparva$  itself. Interestingly, they adopt different ways of narration. The first comes as more or less impersonal outline of the story where Yudhisthira and Duryodhana are compared to two giant trees with contradictory characteristics 'Dharmamaya' and 'Manyumaya' respectively [ $\bar{a}$ diparva,1.108-109]. Then in the following verses there is a brief description of the rule of  $P\bar{a}ndu$  leading to the Kuruksetra war where Ksatriyas killed each other [ $\bar{a}$ diparva,1.109-140]. This is followed by the ' $vil\bar{a}pa$ ' or lamentation of  $Dhrtar\bar{a}stra$  which is in the form of an address to  $Sa\tilde{n}jaya[\bar{a}diparva, 1.140-218]$  which as it has been already mentioned should come chronologically at the end of the narrative and

is presented as a prolepsis. *Dhṛṭarāṣṭra's* account is interesting for it is the account of not only a narrator but a participant too. It turns out to be intense outpouring of the heart of a blind king who has lost all his children to a senseless war partly in the mode of self accusation but mostly in the mode of self pity. This proleptic account is hugely interesting for its insight into the character of *Dhrtarāstra* as well as the mode of narration. There is yet another abstract of the Mahābhārata given in the form of Parvasamgraha in which summary of each parva is given in sequential order[ādiparva chapter,2]. That there should be three capsule narrations in the first parva itself emphasizes the oral nature of the Mahābhārata. These three capsule narrations the second coming closely after the first and third following the second are designed to register firmly the outlines of the story in the listeners' /readers' minds. Critics have seen this narrative device to be similar to exposition of  $r\bar{a}ga$  in Indian classical music where the outlines of  $r\bar{a}ga$  are first sung then they are elaborated endlessly through various permutations and combinations of the notes of that *rāga* [Bhattacharya].

It has also been noticed that the style of the text is conversational in character keeping with the style of oral narration. There are narrators and interlocutors who ask them questions. When  $Ugraśrav\bar{a}$  is the narrator the rsis of Saunaka Asrama are the interlocutors. When Vaiśampayana is the narrator, Janamejaya is the interlocutor. When Lomaśa is the narrator, it is Yudhisthira who questions him. The interlocutors by asking questions and making requests move the story forward in addition to breaking the monotony. In samvāda sections the interlocutors function as the participant-debaters.

Narration is central to the narrative of the *Mahābhārata* for it records two narrative sessions with in its course. *Vaiśampāyana's* narration to *Janamejaya* is the first occasion *Ugraśravā's* narration to the *rṣis* in the *Śaunaka's Āśrama* in the *Naimiṣāraṇya* which begins the narration of the *Mahābhārata* is another. At this snake sacrifice, King *Janamejaya*, great grandson of the *Pāṇḍava* requests *Vyāsa* to narrate the incidents that led to the great war between the *Kauravas* and

the *Pāṇḍava*, his ancestors. So, *Vyāsa* asks *Vaiśampāyana* his disciple to narrate the story. It was quite common practice in those days to have narration of stories as part of any *Satra* or Sacrifice. *Sūta Ugraśravā's* own narration which forms the outermost frame narrative of the *Mahābhārata* itself is occasioned by a *satra* being performed by *Śaunaka* for 12 years and the narratees of this narration are the *ṛṣis* taking part in that *satra*. It is not even uncommon for a king to listen to the story of his ancestors as *Janamejaya* does. This narration is important at the thematic level too for it reinforces the principal motifs of the *Mahābhārata*— violence, retribution and revenge that engulfs the *Kuru* clan. The *Sarpasatra* itself begins as part of revenge. *Janmejaya* initiates *Sarpasatra* to take revenge on snakes for his father *Parikṣit* has been killed by a snake leading to a whole scale destruction of snakes which seem to reenact the destruction that happened in the *Kurukṣetra* war.

On the other hand, narration of this violent and vengeful story by *Ugraśravā* seems out of place in the peaceful abode of *Śaunaka* Āśrama. But not so much if the function of the narrative strategy is contemplated on. The narration of *Vaiśampāyana* concerns the history of a particular dynasty which he is relating to one of its descendents. That means, at the surface level it is time and space specific. Yet it breaks the time and space context when Śaunaka's hermitage in Naimisāranya is chosen for the locale of the frame narration. Saunaka's Āśrama is far removed in time and space to the actions of the story as well as in its ambience. The rsis participating in the satra have, it appears, nothing to do with the violence, revenge and retribution that govern the main narrative. Moreover, it is predominantly the kṣatriya accounts that are narrated to brāhmaṇa assembly. All this foreground the fact that if the narration of the dynasty politics by Vaiśampāyana symbolizes the particular, the narration of *Ugraśravā* indicates the Universal. And in the Mahābhārata there is a constant movement from the particular to the universal and back to the particular. The embedded narrations of different kings and people which form part of the narration of Vaisam*pāyana* also emphasize this fact. The collapsing of temporality one notices in the shifting from past to present to future too emphasize the universality of the *Mahābhārata*. As pointed out already the *vilāpa* of *Dhṛtarāṣṭra* in particular shows this collapsing of the three temporal divisions of time—past, present and future.

To conclude, the defiance of time frame and specific space as well as the numerous narrators and narratees entailing numerous focalizations foreground that the *Mahābhārata*'s signification goes beyond the boundaries of time and space and reaches the realms of universality. The narrative devices, modes and strategies that are employed actually reinforce the universality of the content it so proudly declares.



#### Bibliography

- 1. Bhattacharya, Sibesh 'Modes of Narration and Narrative Devices in the Mahabharata', www.draupaditrust.org/articles/profsibeshpresentation.doc
- Deo, Saudamini, 'The Iliad and the Ramayana: Narrative Techniques', Xenophile: A Journal of Comparative Literature, cmlt.uga.edu/xenophile/articles/iliad-and-rāmāyaṇanarrative-techniques
- 3. Deepta, R. (2008). 'Technique of Narration in pancatantara' Mahasvini, R S Vidyapeetha Publication.
- 4. The *Mahābhārata*. (2004) translation by M.N. Dutt, Parimal Publications, Delhi, (revised edition).

# Influence of *Bhakti Bhāva* on *Sufism* and Hinduism through Kabir Das and Sri Ramakrishna: A Comparative Study Parthasarathi Bhattacharya\*

#### Abstract

Although Sufism is an external mystic culture but it was closely associated with the *Bhakti* movement in India during 7<sup>th</sup> century C.E. Gradually Hindus and Muslims were exchanging their thoughts which was born of a new philosophical premises. As a result, people were influenced by a new stream of spiritual revolution those who believed in only Divine Love. It is beyond all kind of religion, caste and creed. Saint Kabir, who mostly belong to Sufi tradition and Sri Ramakrishna from Hindu background have been selected for our comparative study because both of them successfully practised *Bhakti bhāva* in their life and also show us a new enlighten devotional path, a path of *Bhakti* which is more relevance to our modern society even today.

**Key words:** Sufism, *Bhakti* movement, Saint Kabir, Sri Ramakrishna, *Ahimsā* 

## 0. Some prologue about Sufism

Sufism has been recognised as the 'fountainhead of Islamic mysticism'. The word 'mysticism' was derived from a Greek word 'mueo', which means 'joining of two wounds'. Scholars have different opinions regarding the origin of Sufism. But most of them have had the observation that this order was developed

\*PhD fellow, University of Calcutta, Email: parthakatwa.bhattacharya6@gmail.com, Mobile no: 9732067652

from the prophet Muhammad. If we analysis the derivational meaning of Sufi then we will get different assumptions. If the word Sufi derived from Safā then the form would be safawī, not sufi. If it comes from Saff then the correct form would be Saffi, not sufi. Some is of the opinion that it would be derived from ashab-al-sūffā, then the form would be sūffī and not sufi. Only if the derivation from  $s\bar{u}f$  (wool) be accepted then the expression of sufi would be correct from the etymological point of view. <sup>1</sup> Athar Abbas Rizvi, the famous Sufi master, opines that "Sufism was nothing but love of almighty- eternal truth, eternal beauty and eternal goodness. "2 Sheikh Shahabuddin Suharwardi, the author of 'Awarif-ul-Mariff', suggested that this word did not come into existence for two hundred years after the prophet's death. This statement emphasis the fact that the word 'Tasawwuf' does not find a place either in the Sittah compiled in 392 A.H. or even in the *Qamus*, the contemporary Arabic Dictionary compiled in 817 A.H. These devotees are called in the *Ouran* by the terms Mugarrabin (friends of God), Sabirin(patient men), Abrar(virtuous men), Zuhhad(pious men).<sup>3</sup> So, born in the bosom of Islam the spiritualism transmitted from heart to heart was popularized as Sufism.

According to Sufi epistemology this phenomenon world is nothing but the manifestation of that almighty God. We are all travellers defines as *sālik* and have to reach the supreme goal (*manjil*) where there will be no distinction between us and Him. Probably Sufi doctrine was first introduced by Nubian author Junnun. After his death Junayid of Baghdad compiled his whole works in his book. According to O'Leary "the teaching of *tawhid*, the final union of the soul with God, a doctrine which is expressed in a way closely resembling the neo-platonic teaching,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Valiuddin pp. 1-2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Misra p 9.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Shah p 16.

save that in Sufism the means whereby this Union is to be attained is not by the exercise of the intuitive faculty of reason but by the piety and devotion." Reynold A.Nicholson was of the opinion that Sufism and Islam itself was very much influenced by the Neo Platonic theories. He opines that "Aristotle, not Plato, is the dominant figure in Moslem philosophy, and few Mohammedans are familiar with the name of Plotinus, who was more commonly called the Greek Master (*al-Sheykh al-Yaunani*)." A.J.Arberry remarks that "A constant and unvarying phenomenon of the universal yearning of the human spirit for personal communication with God".6

# 1. Expansion of Sufism

From 2<sup>nd</sup> century C.E. Sufism became flourished, especially some parts of north-eastern Asia and Indian sub continent. When they moved towards eastern parts of Asia especially through Persia, Samarkhand, Bokhara, Iran and also Iraq, several regional dogmas were synthesized by them which later evolved a new branch of mystical ethos. Invariably when they entered in India some altruistic philosophical doctrine mainly Vedantic and its other offshoots amalgamated with their preoccupied thoughts. "The fundamental idea which runs through the early *upaniṣad* is that underlying the exterior world of change there is an unchangeable reality which underlines the essence of man." The tenet of Sufi pantheism called 'hamshut' was transmitted into adhvaitavedantic perception "sarvam khalvidam brahma". The conceptions of ātman and ruh have also similar perspectives. Both the philosophers of *upaniṣad* and Sufism of India came

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Sharif p. 41.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Nicholson p. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Hosen p 2.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Dasgupta,S.N. 1922. *A History of Indian philosophy*,(VOL-I). Calcutta.p 42.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Haq p 45.

to the conclusion that atman i.e. ruh or brahman i.e. al-haqq is the essence of the universe and real existence. So, similar principles had assimilated with Indian Sufi culture. According to the progress and expansion of Sufism in India it can be divided into four strata. First one is the beginning state (1000-1150C.E.approx), second one is the state of expansion (1150-1350 C.E. approx) and third one is the state of assimilation (1350 C.E. onwards circa) and fourth one is the age of reformation (1550 C.E. onwards circa). History remarks that the fourth state was very influential because the principle of Indian Bhakti or devotion entered in the domain of Sufism. One foremost reason was that the *Bhakti* movement was a rapid growth beginning in Tamil Nadu in Southern India about 4<sup>th</sup> -10<sup>th</sup> century C.E. But it does not indicate that the concept of Bhakti did not exist before in Sufism. If we analyses the fundamental concept of any religion or any orthodox then it is nothing but the true faith of the almighty. It proves that *Bhakti* comes from true faith dedicated to Lord. So, these ideas already exist in Islamic Sufism but somehow it was mingled with Indianized Bhakti bhāva. So, let us see some concept of the Bhakti bhāva according our ancestors.

## 2. The concept of Bhakti Bhāva

The word *Bhakti* is derived from the root  $\sqrt{bhaj}$  means to serve, love, adore, revere etc.<sup>9</sup> But in Vedic literature this term shows different aspects. Similar senses regarding *Bhakti* often found in several hymns like *Indrasūkta* - "yasya te svādu sakhyam svādī pranītiradrivah (RV 8/68/11)". Here sāyaṇa takes the meaning of pranīti as "pranītih praṇayanam dhanādīnām". In Vedic era the concept of *Bhakti* was used as transcendentalism where the absolute supreme power covers all. But probably śvetāśvatara upaniṣad defined the term *Bhakti* as

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Williams,M Monier. 2011 (1<sup>st</sup> edi 1899).*A Sanskrit English Dictionnary*.new delh:MLBD. p 743.

"yasya deve parābhaktiryathā deve tathā gurau (6/23)". Since Classical period the term *Bhakti* interpreted in many ways. As for example "sā parānuraktirīśvare" it means the supreme attachment with the almighty. The concept of *Bhakti* bestowed in the Vedas in transcendental form whereas post Vedic period illustrated it as "māhātmyajŋāna pūrvastu sudrḍhaḥ sarvato'dhikaḥ|snehobhaktiritiproktastayā muktirnacānyathā||" i.e. *Bhakti* is nothing but truly devotion to the Lord. <sup>10</sup> Without this path none will attain the ultimate salvation. It comprises two hands. First one called as a nirguṇa bhakti whereas succeeding state is saguṇa bhakti. This second type of devotional practice was more accepted since the period of *Bhakti* movement.

## 3. Bhakti movement in India and its impact on Sufism

The characteristic of this movement was to protest against social as well as communal hypocrisy, gender bigotry and humiliation of backward classes. This movement was first originated in south India during the 7<sup>th</sup> century C.E. and its ripple effect we have seen in Bengal also during 15<sup>th</sup> century C.E. We have already known that this movement was closely associated with the Islamic Sufism because both advocated that a personal expression of devotion to God is the way to become at one with Him.<sup>11</sup> Between 15<sup>th</sup> to 16<sup>th</sup> century A.D. this movement played a vital role to united Hindu-Muslim cultures. It concerned to all domain of life in India and resulted in the interesting and peculiar cultural phenomenon of Hindu-Muslim synthesis. Humayun kabir, the famous Indian scientist, was of the opinion that the true history of medieval India is the history of synthesis culture and thoughts of Hindu-Muslim sects. As we know that there are

 $<sup>^{10} \</sup>mbox{Bhattacharya,} \mbox{Bisnupapa}.$  Bharatiya bhakti sahityer itihas. Kolkatta. P458.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Bhakti Movement. Wikipedia, the free encyclopedia, downloaded on 25/3/15 at 9.33.

several illustrious spiritual representatives lead a positive role for revival our society like Rāmānanda, Kabir Dās, Nānak, Caitanya, Dādu, Rāmakriṣna deva and so on. But one of these universally celebrated saints was Kabir Das and in Bengal there was also one who leads a vital role named Sri Ramakrishnadeva. Kabir lived from 1440 to 1518 whereas the life span of Sri Ramakrishna was from 1836 to 1886. There is a lot of time space between them but our humble attempt is to show that both the celebrated Saint were very much influenced by so called *Bhakti bhāva* and also persuaded common people beyond all rigidness which reformed a new social fabric.

# 4. Influence of *Bhakti Bhāva* on Saint Kabir and Ramakrishnadeva

The concept of *Bhakti* comprises two kind of method. One is *Saguṇa* and next is *Nirguṇa*. Since the period of 15<sup>th</sup> century C.E. the teaching of *Nirguṇa Bhakti* became popular. It believed in un personified god existence. This principle also supported vividly in the Sufi epistemology. "...the theories of *Twahid* or divine unity, *ruh* or human soul and *qurbat* or divine proximity taken together, we see a Real Being underlines the whole of universe and the things it contains. This Real Being *al-haqq* is the only reality and everything except Him is unreal. ... An emphasis on the realisation of the self, meaning thereby *ruh*, has been laid in the theory of divine proximity, Real Being." <sup>12</sup>

Kabir Das is one of the medieval Indian saints of Sufi movement whose compositions work in Skih Scripture, the Guru Granth Sahib. Kabir used to live in Banaras during 15<sup>th</sup> century C.E. where different types of people belonging Hindu or Muslim or other sects were teeming there. Their exchanging of thoughts made a permanent impact on Kabir's mind. Kabir believed in

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Dasgupta, Atis Kumar. 1992. *The Fakir and Sannyasi uprisings*, Calcutta: KP Bagchi & company.p 15.

self-surrender love except all rituals and customs. He was the one who accepted all kinds of people except their rituals and customs. So, pure Sufi ideology was reflected through Kabir's actions. Kabir did not compose any systematic treatise rather he used to teach people through didactic way like Padas, Dohas and Ramainis. Kabir was firmly associated with the process of *Nirguṇa* worship. For him, true worship is always inwards. We should nourish our inner essence and then we will realise that we are not different entity from the almighty. This is the inner essence of Sufism as well as Vedantic philosophy.

The flow of Bhakti movement also swept our Bengal region. Bengal plays a vital role in that time. As a result, numerous great thinkers inundated people's thoughts. One of them was the great Saint Ramakrishna. He often called as a "mātir(a) mānus(a)" in Bengali term i.e. a man beyond all worldly attachment. He also used to teach in a didactic manner like Kabir. According to him there is no demarcation line between us and Him. If we enrich our inner essence then we will accept Him. We should process from saguṇa to nirguṇa. He often gave an example between an ice and the water. Ice is the deepest frozen form of water whereas if the ice will melt then it will be again water. Similarly there is no different between jivātmā and paramātmā. Our ignorance makes a demarcation line between them but truly they are one. The essence of Kabir and also Ramakrishna is to realise the elixir of God. According to Kabir—

Does [the Muslim's God] Khuda, live only in the mosque? Is [the Hindu's God] Ram, only in idols and holy grounds? Have you searched and found Him there?

You imagine that Hari [Vishnu] is in the East, and Allah is in the West;

But search for Him only in the heart—that is where Ram and Karim both live.

Which, then, is false, the Quran or the Vedas? False is the

man who does not see the Truth.

It is One; It is the same One in all. How can you imagine that It is two?

Says Kabir: O Lord, every man and every woman are Your own forms;

I am the simple child of Allah-Ram; He is my Guru, my Pir. 13

What is the purpose of Divine Love? The sage *Nārada* opines "Love alone is to be embraced by those who desire liberation". According to Sufi doctrine this phenomenon world is nothing but the manifestation of *Allaḥ*. The doctrine and method of Sufism are based on two concepts. i.e. "there is no god but God" and "*Muḥammad* is the Prophet of God." This essence sublimes in the verse "*Lā ilāha illa' Llah/Muḥammad rasula' Llah*". Kabir illustrates beautifully "... like a wife, who enters the fire at the bidding of Love, she burns and lets others grieve, yet never dishonours love. This ocean of the world is hard to cross; its waters are very deep." This ideology also found in the gospel of Sri Ramakrishna. His philosophy also was affected by Kabir's song. He used to sang "O Mother, make me mad with thy love. In another poem, Kabir says:

"He who has drunk

Of this Nectar wanders like

One who is mad."16

Similar expression we have found in Ramakrishnadeva when he taught among his disciples.

# 5. Assimilation of *Madhura Bhāva* in the works of Kabir and Ramakrishna

The Taittirīya upaniṣad (2/7) echoes "raso vai saḥ|rasaṃ

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Abhayananda p 341.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>Lokeswarananda, swami. 1992. *The way to God*, Kolkata: the Ramakrishna mission institute of culture. p 208.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Das, Shyam Sundar.1963. *kabir Granthavali* (in Hindi:kasha. p 14.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Misra p 86.

hvevāvam labdhvānandī bhavati". It indicates that He is the epitome of all sentiments (rasas) or bhāvas. In later period this Bhakti Bhava or moods or attitude comprises five basic sentiments. They are śānta, dāsya, sakhya, vātsalya and madhura. Among them Madhura Bhāva is predominant. Again Madhura rasa divided into three parts. They are sādhāranī, samanjasā and samarthā. Of them samarthā Bhāva is uppermost. This whole concept was presented through the symbolic representation of Rādhā, Lord Krishna and their Gopis or Gopinis. The utmost supreme power or paramātmā was conceptualised through the character of Lord Krishna whereas Rādhā represented the *jivātmā* or individual soul. *Rādhā* is a lover of God and Krishna is her Beloved. The final destination of *iivātmā* is to sublime with the paramātmā. Ramakrishnadeva and Kabir both successfully practiced all the five *Bhāvas* in their life. We often see that Kabir and Ramakrishna were very much influenced by the divine story of Krishna and Rādhā. There are so many Dhohas of Kabir dedicated to Lord Krishna. Kabir says:

Shall I put Kajal in my eyes?

There is no place in my eyes for putting anything

Krishna completely occupies my eyes

Can there be room for anything else.

Another expression of Kabir:

Lonely wife who is separated from

Her Beloved falls down and rises again

If you show yourself after my death

What is the use of this meeting?<sup>17</sup>

Divine songs or recitations both are vividly accepted in the later phase of Hindu religion and also in some order of Sufi culture. Like Chisti order, they attributed divine songs called *Samā*. Whereas in our culture it is known as a Kirtan(a). Music played a vital role in the devotional life of both Kabir and Ramakrisna.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>*ibid*, p 89.

While listening to these songs sometimes they reached the final state of cognition. In Sufi epistemology it is called as *Hāl* whereas in Hinduism is nothing but *acaitanya avasthā*. Saint Ramakrisha often says:

O friend, either bring my

Beloved Krishna here or take me to Him.

Once when Ramakrishna attended a Kirtan(a) he took a part of a  $R\bar{a}dh\bar{a}$  and when the Lord Krishna left  $R\bar{a}dh\bar{a}$ , her eyes continued to see only Him. She replied:

My eyes are blinded. My ears are deaf

I have lost the power of smell

All my senses are paralysed

But alas, why am I left alone?<sup>18</sup>

This same expression of ecstatic devotion we have found when Kabir sang:

When you will enter my eyes

I shall look at you day and night

When will come the day?

When Hari appears to me?

# 6. Principles of Ahimsā of Kabir and Ramakrishna

Kabir believed in the philosophy of *ahimsā* which is far from malice or violent. For Kabir, moral life involves adherence of *ahimsā*. It is our fundamental tenet also described as "*kṣmā hi paramo dharmaḥ*". He often protested against killing innocent animals for sacrificial rituals. Kabir replied that "when you declare the sacrifice of an animal as your religion, what else is sin. If you regard yourself a saint, whom will you call a butcher?" Ramakrishna is also believed in the path of *ahimsā*. His philosophy was "hated the sins not to sinner". Swami Vivekananda was believed only the path of *ahiṃsā*. We are often very familiar with the verse of "jīve prem kare ye jan se jan seviche īśvar(a)" i.e.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>*ibid*, p 89.

one who serves Man also serves God which is nothing but the echoes of *ahiṃsā*. Why the *Bhakti* movement was so popular? The answer will be because of the presence of *ahiṃsā*. That is why, lots of people beyond their caste, creed, and religion, joined in this movement and made it successful.

#### 7. Conclusion

To sum up, we often say that the fifteenth century Kabir and the nineteenth century Ramakrisna deva have several similarities One of the most suitable reason behind it that both of they were able to catch the inner most truth of religion. Religion is not only the collection of practices but also to assimilate the essence of unity. So, this kind of motivation leads a spontaneous response of people. The basis fundamental tenet of any religion is to love the almighty one. We are all here to fulfil our utmost goal, the goal of being united with Him. This world is nothing but the manifestation of Him. According to Sufism we are all travellers (sālik) and have also a permanent goal (manjil). True spiritual guide (mursid or gurus) leads us to find out our proper way. Sometimes we lost our path but eventually true leader again acts as a torch bearer. Bhakti comes from the true faith in God. But devotee wants to enjoy the utmost essence of almighty repeatedly. That is way, elixir of Divine Love transforms into *Bhakti Bhāya* 

Kabir and Sri Ramakrisha, both celebrated Saints try to give the taste of Divine Love among people and their principles also vividly accepted by common people. Even today we are following their ways. So, inwardly Sufism and Hinduism have no different perspective because both celebrate the innermost essence of Human, the essence of almighty Lord.



#### **Bibliography**

1. Ali, Muhammad Mohar. (1985) *History of the Muslims of Bengal*. Survey of Administration, Society and Culture.Vol. 1B.

- Riyadh: Imam Muhammad Ibn Sa'ūd Islamic University.
- 2. Bhaskarananda, Swami. (1998) (1<sup>st</sup> edn. 1994 in the United States). *The Essentials of Hinduism*. Chennai. Sri Ramakrishna Math.
- 3. Dimock, Edward C., Jr. (1975) "Hinduism and Islam in Medieval Bengal". In: *Aspects of Bengali History and Society*. Ed. Rachel Van M. Baumer, 1–12. Honolulu; University Press of Hawaii
- 4. Eaton, Richard M. (1993) *The Rise of Islam and the Bengal Frontier*, 1204-1760. California:University of California press.
- 5. Valiuddin, Mir. (2009) The Quaranic Sufism, Delhi: MLBD.
- 6. Misra, Neeru. (2004) Sufis and Sufism: some reflections, New Delhi: Manohar.
- 7. Shah, Sirdal Ikbal Ali. (1933) *Islamic Sufism*.London;Rider & Co. Paternoster House, E.C.4.
- 8. Sharif, Ahmed. (2013) *Baoul(a) o sufi sahitya* (in Beng). Dhaka:Annesha Prokasan.
- 9. Nicholson A.Reynold. (1914) *The Mystics of Islam*.London:Routledge,kegan paul.
- 10. Hosen, Sekh Barasat. (2012) *Sufibād* ( in Beng),Kolkata:Mallik Brothrs
- 11. Haq, M.Enamul. (2012) *Bange sufi probhab* (in Beng).Kolkata:Vivekananda Book Centre.
- 12. Bhattacharya,Ananda. (2012) Banglay sufi andolon (in Beng).kolkatta:asadip.

# A Comparitive Study Of Śrī Vishṇu Paṇchāyudhas As Found In Māgha And Vedānta Deśika Ryali Anupama\*

#### 0. Introduction

Indian religion and spirituality has evolved out of many streams of thoughts. In all the wide variety of traditions, spirituality is seen as a path towards a higher state of awareness, perfection of one's own being, wisdom or communion with God. Many Indian scriptures extol *bhakti-mārga* or the path of devotion as one of the surest and easiest ways to reach the Supreme God. Devotion is a powerful emotion of the mind that is both earthly and transcendental, an overt sign of the highest nature hidden in an individual. It is indeed, the perception of a devotee to visualise God in form or formless. Worship of *saguṇa brah-man* lays the importance of symbolism. The reality of God, Gods and deities is one in all and all are one in reality, regardless of differences in perspectives.

Many philosophers, seers, poets and others depicted the form and nature of God in their works. Of these,  $M\bar{a}gha$ , an eminent poet in Sanskrit literature explicated his vision on theism in his work Śiśupālavadha. Vedānta Deśika's octet on Śrī Viṣṇu Pañchāyudhas marks a devotional touch in stotra sāhitya.

# 1. A Brief description of *Vedānta Dešika* and *Māgha* and their works

Deśika is a Sanskrit word which means 'Āchārya'. Srī Deśika's original name was Veṅkaṭanātha. He was born in the year 1268. His parents were Anantasūri and Totrāmbā. The octet on Pañchāyudhas by Vedānta Deśika is a great work of devotion. It is extremely musical and

<sup>\*</sup>Post Doctoral Fellow-U.G.C., Department of Sanskrit Studies, University of Hyderabad, Hyderabad.

full of meaning. It is normally recited to get rid of any kind of illness.

Māgha's Śiśupālavadha occupies a prominent place among the kāvyas of Bṛhattrayīs and pañchamhākāvyas of Sanskrit literature. It is a small story from the Mahābhārata, where, Śrī Kṛṣṇa slaying Śiśupāla is explained in twenty cantos. Māgha, the theist, portrayed Kṛṣṇa, as God, in his work Śiśupālavadha, which added a spiritual and philosophic dimension to the story. After taking advise from his brother Balarāma and uncle Uddhava, Śrī Kṛṣṇa departs for Indraprastha, the capital of Yudhiṣṭhira. During this journey, poet Māgha portrays beauty of lord with his weapons.

#### 2. Disparities and Commonalities in both the works

Vedānta Deśika's work Pañchāyudhastotram belongs to the catetgory of stotra sāhitya, which consists of praise on the weapons of Lord Viṣṇu. At the end of the work it contains phalaśruti that conveys the importance and purpose of chanting those mantras, which forms a special feature of stotra sāhitya—

हरेः पञ्चमहायुधानां स्तवं पठेचोनुदिनं प्रभाते। समस्तदुःखानि भयानि सद्यः पापानि नश्यन्ति सुखानि सन्ति॥ वने रणे शत्रुजलाग्निमध्ये यदच्छयापत्सु महाभयेषु। इदं पठन् स्तोत्रमनाकुलात्मा सुखी भवेत् तत्कृतसर्वरक्षः॥" इति

Thus, the poet, while focusing on the specialities of the weapons, he depicts them as protectors of devotees, dispellers of sins etc., He offers salutations to each and every weapon with a purpose.

 $M\bar{a}gha$  too, though explicates the specialities of the weapons, while mentioning how they add splendor to lord  $Sr\bar{\iota}$  Krsna, at the same time, he avers, how they favour him while heartening him. In  $M\bar{a}gha$ 's version, depiction of nature and it's beauty can also be noticed.  $M\bar{a}gha$ 's poetic charm and  $\bar{a}lank\bar{a}rika$  spell can also be seen.

#### 3. The Weapons and their Description

The five weapons of *Lord Viṣṇu* are— (i) *cakra* (ii) *śaṅkha* (iii) *gadā* (iv) *khaḍga* (v) *dhanuṣ*. They are named respectively as— (i) *Sudarśana*, the holy disc (ii) *Pāñcajanya*, the conch (iii) *Kaumodakī*, the

mace (iv) Nandaka, the sword and (v) Śārṅga, the bow. Viśiṣṭādvaita opines that these five weapons of Lord Viṣṇu are not mere weapons but, they are personified and are believed to be the incarnation as Ālvārs to protect the disciplies of Lord Viṣṇu. They are considered to be Dharamarakṣakas in Viṣṇuparivāra. Vedānta Deśika descsribes the weapons in the order of cakra, śaṅkha, gadā, khaḍga and dhanuṣ while Māgha, in his work Śiśupālavaḍha, follows the order of cakra, gadā, khaḍga, dhanuṣ and śaṅkha. The common feature in both the works is that both the poets started their depiction with the weapon cakra though the order of all other weapons varies.

## 3.1. Sudarśana – Śrī Kṛṣṇa's Wholy Disc

Vedānta Deśika compares Sudarśana as 'स्फुरत्सहस्रारशिखातितीन्नं' i.e., the one which is sharper than thousands of flames and which is equal to billion Suns, and 'सुरद्विषां प्राणविनाशि' the one which takes out the lives of demons.

Māgha depicts Sudarśana thus—Śrī Kṛṣṇa 's hand, which is holding the disc, is appearing like 'भ्राम्यन्मयूखाविलमण्डलेन' i.e., with its throbbing assemblage of the lines of rays and shone like the stream of the Yamunā with its great eddying whirlpool 'रेजे यमुनाजलीघः स्फुरन्महावर्त इवैकबाहुः' (III-17).

## 3.2. Pāñcajanya - the Conch

Vedānta Deśika mentions greatness of the conch as the one which makes sound due to the air from mouth of the Lord, and the one which humbles the pride of demons- 'विष्णोर्मुखोत्थानिलपूरितस्य यस्य ध्वनिर्दानवद्पेहन्ता' and whose splendor is like that of billions of moons-'शिकाटिशभ्रं राक्नें'.

 $M\bar{a}gha$  depicts the sound of  $P\bar{a}\bar{n}cajanya$  with a cloud-'प्रवृद्धमन्द्राम्बुद्धीरनादः'. With his poetic spell, the poet personifies the same with a swan, dwelling in the vicinity of the ocean, in the form of  $Sr\bar{\iota}$  Krsna- 'कृष्णाणिवाभ्यर्णचरैकहंसः' (III-21).

#### 3.3. Kaumodakī - the Mace

Vedānta Deśika depicts Kaumodakī to be golden and compares it

with mount Meru— 'हिरण्मयीं मेरुसमानसारां'. He mentions it to be the destroyer of demons' clan— 'दैत्यकुलैकहन्त्रीम्', and the one which is always touched by the left hand of Lord Viṣṇu— 'वैकुण्ठवामाग्रकराभिमृष्टाम्'.

 $M\bar{a}gha$  depicts the mace as the one which is clever in rending the bodies of enemies, never failing, always at hand, and  $\acute{S}akti$  incarnate, as it were, greatly delighted the heart of  $\acute{S}r\bar{\iota}$   $Kr\acute{s}na-$ 

विरोधिनां विग्रहभेंददक्षा मूर्तेव शक्तिः कचिदस्खलन्ती। नित्यं हरेः सन्निहिता निकामं कौमोदकी मोदयति स्म चेतः॥(III-18).

#### 3.4. Nandaka - the Sword

Vedānta Deśika depicts the sword of Lord Viṣṇu as a hard, powerful and the one that shines red due to the blood, which flows when it cuts the heads of demons— 'रक्षोऽसुराणां कठिनोग्रकण्ठच्छेदक्षरच्छोणितदिग्धधारम् .'

*Māgha* depicts the sword '*Nandaka*', as the name itself suggests, giving delight indeed, not only on account of its being owned by him, exclusively, as it belonged to him, but also by reason of its name, as it exceedingly terrified the enemies—

न केवलं यः स्वतया मुरारेरनन्यसाधारणतां दधानः। अत्यर्थमृद्वेजयिता परेषां नाम्नाऽपि तस्यैव स नन्दकोऽभूत्॥III-19.

## 3.5. Śārṅga - the Bow

Vedānta Deśika mentions that the sound of Śārṅga heralds victory in the minds of Gods— 'यज्ज्यानिनादश्रवणात्सुराणां', and immediately removes fear from their minds— 'चेतांसि निर्मुक्तभयानि सद्यः'.

Māgha depicts the bow Śārṅga as the one which had never been bent by any one else 'न नीतमन्येन नितं कदाचित्', the string of which, reached, was drawn as far as, the ears in battles— 'कर्णान्तिकप्राप्तगुणं कियासु', which was obedient and was always near him like a friend—'विधेयमस्याभवदन्तिकस्थं' (III-20).

#### 4.Conclusion

Thus, while *Vedānta Deśika's* octet on *Lord Viṣṇu's Pañchāyudhas* portray the greatness of lord's weapons, the poet *Māgha's* description glorifies the beauty of lord himself by possessing those weapons. In both these descriptions an inference can be drawn that if Lord *Viṣṇu's* 

weapons, which are generally considered as lifeless, were attributed so much power, importance and greatness, then, if devotees worship lord मनसा, वाचा and कर्मणा, the blessings of the lord would certainly be unending. Spirituality is the concept of an ultimate or an alleged immaterial reality; an inner path enabling a person to discover the essence of self. Disciplines such a path entail may include meditation, prayer and the contemplation of sacred texts. Thus, it can be concluded that these sacred texts glorify the path of devotion as the means of salvation.

